## AGAMANUSANDHANA SAMITI.

#### 7A, Chaltabagan, Calcutta.

The object of the Society is the preservation and promulgation of a knowledge of the Agama by the publication of Texts and other works on the Shāstra, by the copying and suitable distribution of Texts and other works dealing with the Agamas.

### LIST OF PUBLICATIONS

|       | TISE OF LODGIAMISMS                                                                             |     |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Vol.  | I. Tantrābhidhānam with Bījanighantu and Mudrā-<br>nighantu.—A Tantrik Dictionary. (Revised and |     |
|       | enlarged and Ed. In preparation.)                                                               |     |
| Vol.  | II. Shatchakranirūpanam. A work on Kundalinī-                                                   |     |
|       | yoga with two Commentaries. Pādukāpanchakam                                                     |     |
|       | with Commentary. Edited by Tārānātha Vidyā-                                                     |     |
|       | ratna. Introduction by Arthur Avalon. 2nd Ed                                                    | 3 0 |
| Vol.  | III. Prapanchasāratantram Re-printed with notes                                                 |     |
|       | as Vols. XVIII and XIX in this series                                                           |     |
| l'ol. | IV. Kulachūdāmaninigama. Introduction by                                                        |     |
|       | Akshaya Kumāra Maitra, c 1. E., K. 1. II                                                        | 2 0 |
| Vol.  | V. Kulārnavatantram. The most authoritative                                                     |     |
|       | work on Kuladarshana. Edited by Tārānātha                                                       |     |
|       | Vidyāratna. Introduction by Arthur Avalon                                                       | 4 0 |
| Vol.  | VI. Kālīvilāsatantram. Edited by Mahāmahopā-                                                    |     |
|       | dhyāya Pārvatī Charana Tarkatīrtha. Introduction                                                |     |
|       | by Arthur Avalon                                                                                | 2 0 |
| Vol.  | VII. Shrīchakrasambhāra. Edited by Kazi Dawa                                                    |     |
|       | samdup. A Buddhist Tibetan Tantra. Foreword on                                                  |     |
|       | the Vajrayana by Arthur Avalon. (out of print).                                                 |     |
| Vol.  | VIII. Tantrarāja. Part I. Commentary by Subha-                                                  |     |
|       | gānanda-nātha. Edited by Mahāmahopādhyāya                                                       |     |
|       | Lakshmana Shāstrī. Vols VIII and XII give an                                                    |     |
|       | account of Kādimata, one of the three schools into                                              |     |
|       | which Shāktas of the Shrīkula are divided. Full                                                 |     |
|       | Summary in English by Arthur Avalon  Downloaded from https://www.holybooks.com                  | 4 0 |

| Vol. | IX Karpīnādistotra, The famous Hymn to                                               |     |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|      | Kālī by Mahākāla. Text with Introduction and                                         |     |
|      | Commentary containing the esoteric interpretation                                    |     |
|      | of the Hymn by Vimalānanda-Svāmī. Translated                                         |     |
|      | with notes by Arthur Avalon                                                          | 4 0 |
| Vol. | X Kāmakalāvilāsa · By Punyānanda Commen-                                             |     |
|      | tary by Natananandanatha. Edited by Mahamaho-                                        |     |
|      | pādhyāya Sadāshīva Mīshra. Translation and notes                                     |     |
|      | by Arthur Avalon. This is a description of the                                       |     |
|      | unfolding of the Divine Eios                                                         | 4 0 |
| Vol  | XI. Kaulopanishad, Tripurāmahopanishad, Bhā-                                         |     |
|      | vanopanishad. Commentaries and the Prayoga of                                        |     |
|      | the Bhāvana by Bhāskararāya. Bahvrichopanishad,                                      |     |
|      | Arunopanishad, with Commentaries, Kālikopani-                                        |     |
|      | shad Edited by Sītārāma Shāstrī. The Prayoga                                         |     |
|      | shows how Shrauta teachings ought to be imbibed.                                     |     |
|      | Introduction by Arthur Avalon                                                        | 4 0 |
| Vol. | XII Tantrarāja. Part II Commentary by                                                |     |
|      | Subhagānandanātha Edited by Mahāmahopā-                                              |     |
|      | dhāya Sadāshiva Mıshra Summary ın English by                                         |     |
|      | Arthur Avalon This part gives the philosophy of                                      |     |
|      | rituals and a description of the four stages of vocal                                |     |
|      | sound. The student of astronomy will find much                                       |     |
|      | of interest in Ch. 25                                                                | 6 o |
| Tol. | XIII Mahanirvanatantram, with the Commentary                                         |     |
|      | of Harihaiananda Bharati printed from Mss of                                         |     |
|      | Raja Rammohun Roy                                                                    | 78  |
| Vol. | XIV. Kaulāvalīnirnayah By Jnānānanda Para-                                           |     |
|      | mahamsa. A compilation from various original                                         |     |
|      | Tantras. It gives the rituals of Kula Dharma                                         |     |
|      | and also an account of the three classes into which                                  |     |
|      | mankind is divided and other important particulars                                   |     |
|      | necessary for an adequate knowledge of the                                           |     |
|      | Sampradāya                                                                           | 4 0 |
| vol  | •                                                                                    |     |
|      | Jīva Gosvāmī and ishnusahasranāma with the Downloaded from https://www.holybooks.com |     |

commentary of Shamkarāchārya. Both these are highly venerated by Vaishnavas. ... 3 0

Vols. XVI, XVII. Shāradātilakatantram: By Lakshmana Deshikendra. Commentary named Padārthādarsha by Rāghava Bhatta. Full Summary in English. This follows the Prapanchasāra. The text and the commentary which is very lucid and exhaustive will help in understanding the Prapanchasāra which in places is difficult. ... 120

"Apart from the importance of the text of the Shāradā and the detailed notes of the commentator for the ritualist, the student of the psychology of religion will find therein much of importance to him."

THE HINDU.

"The printing, get up and edition of the book are excellent."

THE KALPAKA.

"It is a monumental work in a masterly way."

-AMRITA BAZAR PATRIKA.

Vols. XVIII, XIX. Prapanihasāratantram. — A Tantrik work by Shamkarāchārya. 2nd Ed. Commentary named Vivarana by Padmapādāchārya and a gloss thereon. The book contains the general rules applicable to all the different forms of Tantrik and Vedik Sādhana and short accounts of each of the different systems. Full Summary in English ... 9 o

"It is Sir John Woodroffe (under the pseudonym of Arthur Avalon) who by a series of essays and the publication of the most important Tantra texts has enabled us to form a just judgment and an objective historical idea of this religion and its literature". Dr. Winternitz: History of Indian Literature.

## WORKS ON TANTRA BY ARTHUR AVALON

| The Great Liberation (Mahānirvānatantro                                                                                                                                                                                                                                                                  | •                                                                     |        |                                       |                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--------|---------------------------------------|---------------------------------|
| tion from the Sanskiit 2nd Ed                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                       |        |                                       |                                 |
| copious additional notes                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •                                                                     |        | 15                                    | 0                               |
| Frinciples of Tantra Vols. I and II - (ou                                                                                                                                                                                                                                                                | t of print)                                                           | • •    |                                       |                                 |
| The Serpent Power A translation of Vo                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                       |        |                                       |                                 |
| Texts Introduction and copious not                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                       |        |                                       |                                 |
| Avalon and colour plates of the Chal                                                                                                                                                                                                                                                                     | kras 3rd E                                                            | d      |                                       |                                 |
| Contains the Text                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ••                                                                    |        | 20                                    | 0                               |
| Wave of Bliss. ( $\bar{A}$ nandalaha $i\bar{i}$ ) and Ed.                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                       |        | I                                     | 8                               |
| Gicatness of Shiva (Mahimnastava) 2nd                                                                                                                                                                                                                                                                    | Ed                                                                    | •      | I                                     | 8                               |
| BY ARTHUR & ELLEN AVA                                                                                                                                                                                                                                                                                    | LON                                                                   |        |                                       |                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                       |        |                                       |                                 |
| Hymns to the Goddess (from the Tantras a                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                       | as     |                                       |                                 |
| of Shamkarāchārya) — (out of print)                                                                                                                                                                                                                                                                      | •                                                                     | •••    |                                       |                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                       |        |                                       |                                 |
| WORKS BY SIR JOHN WOOD                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ROFFE                                                                 |        |                                       |                                 |
| WORKS BY SIR JOHN WOOD  Creation according to Tantra                                                                                                                                                                                                                                                     | ROFFE                                                                 |        | ī                                     | 0                               |
| ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ••                                                                    | al     | ī                                     | 0                               |
| Creation according to Tantra                                                                                                                                                                                                                                                                             | <br>rine and ritu                                                     | al<br> |                                       |                                 |
| Creation according to Tantra                                                                                                                                                                                                                                                                             | <br>rine and ritu                                                     | •••    | 12<br>7                               | 8                               |
| Creation according to Tantra  Shakti & Shākta. Studies in Kaula docti  3rd Ed  Garland of Letters Studies in the Mantra  Is India Civilised? 3rd Ed                                                                                                                                                      | rine and ritu a Shāstra                                               | •••    | 1 2<br>7<br>2                         | 8<br>8<br>8                     |
| Creation according to Tantra  Shakti & Shākta. Studies in Kaula docti 3rd Ed  Garland of Letters Studies in the Mantra Is India Civilised? 3rd Ed  The Seed of Race Thoughts on Education                                                                                                                | rine and ritu a Shāstra n 2nd Ed                                      | •••    | 12<br>7<br>2<br>I                     | 8<br>8<br>8<br>0                |
| Creation according to Tantra  Shakti & Shākta. Studies in Kaula docti  3rd Ed  Garland of Letters Studies in the Mantra  Is India Civilised? 3rd Ed  The Seed of Race Thoughts on Education  Bhārata Shakti Addiesses on Indian Culti                                                                    | rine and ritu a Shāstra n 2nd Ed are 3rd Ed                           |        | 12<br>7<br>2<br>1                     | 8<br>8<br>8<br>0<br>8           |
| Creation according to Tantra  Shakti & Shākta. Studies in Kaula docta 3rd Ed  Garland of Letters Studies in the Mantra Is India Civilised? 3rd Ed.  The Seed of Race Thoughts on Education Bhārata Shakti Addresses on Indian Cultu The World as Power                                                   | The and riturne and riturne  Shāstra  The 2nd Ed  The 3rd Ed  Reality | •••    | 12<br>7<br>2<br>1<br>1                | 8<br>8<br>8<br>0<br>8           |
| Creation according to Tantra  Shakti & Shākta. Studies in Kaula docti 3rd Ed  Garland of Letters Studies in the Mantra Is India Civilised? 3rd Ed.  The Seed of Race Thoughts on Education Bhārata Shakti Addresses on Indian Cultu The World as Power  Ditto                                            | a Shāstra a 2nd Ed are 3rd Ed Reality Life                            | •••    | 12<br>7<br>2<br>1<br>1<br>2           | 8<br>8<br>8<br>0<br>8<br>0      |
| Creation according to Tantra  Shakti & Shākta. Studies in Kaula docti 3rd Ed  Garland of Letters Studies in the Mantra Is India Civilised? 3rd Ed.  The Seed of Race Thoughts on Education Bhārata Shakti Addresses on Indian Cultu The World as Power  Ditto Ditto                                      | The and riturne and riturne  Shāstra  The 2nd Ed  The 3rd Ed  Reality | •••    | 12<br>7<br>2<br>1<br>1                | 8<br>8<br>8<br>0<br>8<br>0      |
| Creation according to Tantra  Shakti & Shākta. Studies in Kaula docti 3rd Ed  Garland of Letters Studies in the Mantra Is India Civilised? 3rd Ed.  The Seed of Race Thoughts on Education Bhārata Shakti Addresses on Indian Cultu The World as Power  Ditto Ditto With Prof P. N. Mukhopādhyāya.       | a Shāstra a 2nd Ed are 3rd Ed Reality Life Mind                       |        | 12<br>7<br>2<br>1<br>1<br>2<br>2      | 8<br>8<br>8<br>0<br>8<br>0<br>8 |
| Creation according to Tantra  Shakti & Shākta. Studies in Kaula docti 3rd Ed  Garland of Letters Studies in the Mantra Is India Civilised? 3rd Ed.  The Seed of Race Thoughts on Education Bhārata Shakti Addresses on Indian Cultu The World as Power  Ditto Ditto With Prof P. N Mukhopādhyāya.  Ditto | a Shāstra a 2nd Ed are 3rd Ed Reality Life Mind                       |        | 12<br>7<br>2<br>1<br>1<br>2<br>2<br>2 | 8 8 8 0 8 0 8 0 8 8 8           |
| Creation according to Tantra  Shakti & Shākta. Studies in Kaula docti 3rd Ed  Garland of Letters Studies in the Mantra Is India Civilised? 3rd Ed.  The Seed of Race Thoughts on Education Bhārata Shakti Addresses on Indian Cultu The World as Power  Ditto Ditto With Prof P. N. Mukhopādhyāya.       | a Shāstra a 2nd Ed are 3rd Ed Reality Life Mind                       |        | 12<br>7<br>2<br>1<br>1<br>2<br>2<br>2 | 8 8 8 0 8 0 8 0 8 0 8 0         |

# TANTRIK TEXTS श्रीश्रीप्रचसारतन्त्रम्



## TANTRIK TEXT

EDITED BY

#### ARTHUR AVALON

VOL. XVIII

## PRAPANCHASĀRATANTRAM

PART. I.

CHAPTERS I-XX.

Published for the AGAMANUSANDHANA SAMITI

ΒV

THE SANSKRIT PRESS DEPOSITORY,

27-I Cornwallis Street,

CALCUTTA.

I 935.

Downloaded from https://www.holybooks.com



## Printed by - Nanigopal Dutt at The Emerald Printing Works,

9, D L Roy Street,
CALCUITA.

THE Prapancha is the extended universe composed of the five elements (Mahābhūta) or "Ether," "Air," "Fire," "Water," "Earth." The title of the work, therefore, means the essence, or the account, of the Prapancha.

This celebrated text is attributed to the great philosopher and devotee Shamkarāchārya. At the time printing was commenced it had not been previously published but after the receipt of the Text from the press and when this Introduction was being prepared, the nineteenth and twentieth volumes of the collected works of Shamkara were published by the Vānī Vilāsa Press, at Srirangam, Madras, containing the present work. An examination, however, of its text has shown it to contain some errors and therefore this present edition, even apart from the Introduction which follows, will not prove to be unnecessary.

In preparing this edition use has been made of three manuscripts: one in the possession of the Asiatic Society of Bengal; another the property of the Varendra Anusandhāna Samiti of Rajshahi; and a third belonging to Sj. Akshaya Kumāra Maitra. This third manuscript was formerly the property of the late Achalānanda Swāmī and is, according to the information of one of his Shishyas, in the Guru's own handwriting.

As I have said this work is in India currently attributed to Shamkara the author of the Shārīrakabhāshya and was, therefore, included in the collection above mentioned. The author of the Prapanchasāravivarana states that Shiva is the author of this work through his incarnation (Avatāra) the philosopher Shamkara. The names of other Shamkaras occur in Tantrik literature such as the son or Kamalākara the author of the Vāsanātattvabodhinī or Tārārahasyavrittikā, and the Shamkara who is a commentator upon the Shatchakranirūpana published as the second volume of this series. The colophon at the end of the Madras edition refers to its composer as Bhagavān Shamkarāchārya, a Downloaded from https://www.holybooks.com

which is only applied to the author of the Shārīrakabhāshya who is believed to have been an incarnation of Shiva Himself. It is not stated, however, whether that colophon appears in the manuscript from which the Madras edition was prepared. In the three manuscripts on which this edition is based there is no such colophon Whether, however, the work is rightly accredited is another question It is common knowledge that in the history of all religions, works are attributed to great names to gain for them an authority which their real author could not perhaps have Doubtless some writings which pass under the great name of Shamkara are not really his I have pointed this out in connection with one of the hymns attributed to him and which I have published (I) in collaboration with my wife Ellen Avalon So again we find the Tārāpajjhatikā Stotra (which is given in the Tantrik compendium the Tararahasyavrattikā above mentioned) attributed to Shamkarāchārya though the same hymn is elsewhere in another manuscript ascribed to the Atharvaniyo Upanishad (2) In support of the accredited authorship I have been referred, in addition to the general style, and authoritative tone of the work, to the 59th verse of the 20th Patala where in enumerating the different Avatāras the name of Buddha is omitted Now Buddha has been recognised as one of the ten Avatāras from the days of the Purānas to those of Jayadeva has, therefore, been suggested that only an author of the authority of Shamkarāchārya who in particular stiongly combated the Buddhist doctrines would have presumed thus to run counter to such a recognised tradition. On the other hand, in one of the smaller hymns attributed to Shamkara chārya Buddha is recognised as one of the Avatāras. Further in support of the accredited authorship we have the fact that both Raghave Bhatta in his commentary on the Shāradātilaka and Kālīcharana in his Shatchakranirūpana refer to the author of the Prapanchasāra as Shrīmadāchārya by which term the great Shamkara alone is leave however others, who may think that the contents of the work itself notwithstanding its authoritative tone and general style tell against the tradition as to its authorship, the developement of their thesis.

Whoever the author may be the Tantrik character of the text admits of no doubt. It is constantly cited as an

I. Hymns to the Goddess, page 95

The name of the Upanis#ad is given as it appears in the manuscript Downloaded from https://www.holybooks.com

authority in other Tantrik works, notably by Rāghava Bhatēc, one of the greatest of Tantrik commentators, the author of the Bhāshva on the celebrated Shāradātilaka of Lakshmanāchārya. It is also referred to by Kālīcharana in his notes on the Shatchakranirūpana and by Vishvanātha in the Shatchakravivriti and by many others. The work is not only frequently quoted, but it has been the subject of several commentaries, among others the Prapanchasārasambandhadīpikā, the Prapanchasāravivarana, and the Prapanchasārasārasam. graha; the last two dealing chiefly with ritual and Mantra. Further than this, the philosophical doctrine relating to soundcreation, the general terminology. Devatās of worship and the ritual character of its contents from the sixth chapter to the end of the work make any further elaboration of this point unnecessary which will be obvious to any one who is conversant with the Tantras and the present text. For others I need only for example draw particular attention to the reference to the Tantrik Bhūtashuddhi rite; the detailed account in the ninth chapter of the worship of Tripuravidya and to Japa, Bīja, Yantra, Mudrā and so forth which, as H. H. Wilson (r) long ago pointed out, are distinguishing marks of Tantrik ritual.

Having, however, regard to the alleged authorship the question may be asked, whether the work should be described as a Tantra or Tantrik text, such as, for instance the Sharadatilaka, Shāktānandataramginī and like works. If it be not an original Tantra then the authoritative style and form of the work would render it more akin to the Shāradā than to Shāktānandataramginī. Tantrasāra, and other similar works which do not profess to be anything but compendia. The Madras edition says—Bhagavat Shrī Shamkarāchārya-virachita; that is, "composed or compiled by Bhagavān Shamkarāchārya." If it be the fact that it is the original composition of Shamkarāchārya then unless we can regard the work as the teaching of Shiva in his Avatāra as the great philosopher it would not be a Tantra in the proper sense of the term. For such a view however there is the authority of the statement of the Prapanchasāravivarana to which I have referred. Still less would the text be such a Tantra if the author was some other Shamkara. On the other hand, the form in which the work appears is that of a discourse of the Mahavishnu in answer to questionings by

rahmā. An old and learned Orissan Pandıt to whom this question was referred stated to me his opinion to be that Shamkara was not the author of the work but its redactor or compiler, thus occupying the same position in regard to it as the Rishis did to the Vaidik Shruti The question has importance because, amongst other reasons, of the fact that the Mahāsiddhasāra Tantra includes a Tantra called the Prapanchasara amongst the group of 64 assigned to the Rathakranta (1) Whether the Tantra there referred to is the text before us I cannot say It may be another of the same name Thus we find in the group of Tantras mentioned by the Mahāsiddhasāra the Panchadashī All are aware that the Panchadashī is not a Tantra but a Vedāntik treatise It is possible, however, that a Tantra was also so-called just as there is one which is entitled Matsyasūkta. I have been informed, though I have not yet seen any such manuscript, that there was an ancient Tantra called Prapanchapanchaka, and it has been suggested that the text before us is a summary of that work The title is not inconsistent with such view For "sara" may here refer either to the essence of the material world (prapancha) or to a summary of the Prapanchapanchaka though in that case the title would more properly be Prapanchapanchakasāra in the sense of the world "sāra" as used in the title of the well-known treatise of Krishnananda. the Tantrasāra.

Whatever be the authorship, the question last discussed seems to be concluded by the statement contained in the work itself. For at v. 62, Chapter 36, Mahāvishnu says, "Oh Lotus-born! in this Tantra (Tantre' smin) I have shown thee the Prapancha in its five-fold aspect" (2).

The text is a very important one and service would be rendered by its complete translation. A summary of the work which deals with the worship of all the Devatās is as follows:—

<sup>1</sup> see Introduction to my edition of the first part of "Principles of Tantra"

<sup>2</sup> It must however be noted that the word Tantra is sometimes used in a wider sense, that is, in a sense in which it is not an original Tantra e g, the Shāradā speaks of itself as a Tantra See Introduction to my "Principle of Tantra," Vol. I

#### CHAPTER I.

At the close of the period of dissolution (Pralaya) Brahmā, Vishnu and Rudra (I) who are respectively distinguished by the Gunas (Gunaprabhinna) Rajas, Sattva and Tamas, appeared. Wondering how it was that they came into being and the object thereof, they approached Nārāyana (here the Mahāvishnu) then resting in the Ocean of Nectar and began to sing His praises. Pleased thereat He displayed to Them His great and beauteous form; the sight whereof awed and astounded them.

Brahmā then said "Oh Lord, be merciful and tell us who we are and whence we have sprung; what is our cause and what is that which we are to do (Kriyā)".

Nārāyana replied "You have been brought forth by the Eternal Imperishable (Akshara). Your respective work is to create, to preserve and to destroy".

Brahmā then asked "What is the Eternal Imperishable; what is Its nature; whence has It come?"

Nārāyana replies with a discourse on the creation of the world and teaches Brahmā, Vishnu, and Rudra the nature of Purusha and Prakriti (2) or Pradhāna (3) the two supreme Tattvas (4). Of the twenty-five Tattvas, Purusha and Prakriti are stated by the Mahāvishnu to be eternal (Nitya) Prakriti extending over and enveloping the whole universe "including Thee Oh Brahmā and Myself Nārāyana." Of Prakriti the latter says "She knows Herself. None know Her but I as Kāla only." "Kāla it is," He says, "who effects Vikriti or change in Prakriti with Her three gunas, Sattva, Rajas and Tamas (5) which exist throughout the whole universe and permeate all the Vikāras (6)". The Mahāvishnu continues His discourse of which the following is a summary.

<sup>1.</sup> For they are the effect of the working of Prakrzti and manifest Her gunas though in different proportions according to their specific activities.

<sup>2.</sup> See note at p. 29 post.

<sup>3.</sup> See note at p. 29 post.

<sup>4</sup> Prakriti is the invisible ultimate source as noumenal matter of all manifestation through whose contact with Purusha the whole universe arises.

<sup>5.</sup> With their characteristics of happiness, sorrow, and delusion and functions of revealing, inciting to activity and veiling or suppressing, respectively. Guna is that which works for another as they do for Puiusha. See my Introduction to the Mahāmirvana Tantra under the heading "Guna." (Ist Ed.).

Or effect or transformations of Prakriti
 Downloaded from https://www.holybooks.com

Prakrtı by contact with the light (Jyotik) (1) is Chinmātrā (2). In the desire to create She "solidifies" or "thickens" (Vichikīrskur ghanībhūtā) and appears as Bindu (3). Through the instrumentality of Kāla the Bindu divides itself into three, viz, Sthūla (gross) Sūkskma (subtle) and Para (supreme) These are Bīja, Nāda (4) and Bindu (5) respectively On this self-division of the supreme Bindu there arises an inarticulate sound (Avyaktarava) (6) which is the Shabda-Brahman or Sound Brahman (7) The latter is beyond speech (Avāchya) and is understandable to Itself alone (Svasamvedyasvarūpa) (8) The wise know "sound" to be the Shabda-Brahman. It permeates all substance and in the animal body exists as the five "elements" (Panchabhūtātmakadeha).

From this sound originates Mahat (9) or Buddhi and from the latter Ahamkāra which is threefold Vaikārika,

5 That is, the Karya or effect Bindu as Nada is the Kriya Bindu

Another reading, given by Kālīcharana, substitutes dvidhā for tridhā in the third line and the remaining lines also differ. According to this version the division is twofold into Hang and Sah ( See Vol. II, Tantrik Texts, p. 66), the combination being Hangsah

See Woodroffe's Shaktı and Shākta and Garland of Letters

7. So also the Sharadatılaka says -

Bhidyamānāt parādvindoravyaktātmā ravo'bhavat Shabdabrahmeti tam prāhu*h* 

I Purusha.

<sup>2</sup> That is, She who is in the first place Tattva (mere "thatness") quickens under the influence of Chit or consciousness which according to the Sāmkhya system She reflects, then She longs to create (Vichikirs λu) and "solidifies" (Ghanībhūtā) and appears as Bindu See post and notes. The verse is quoted variously and reads also Chinmātra referring to the Light

<sup>3</sup> That is the Kārana or Causal Bindu which the Brahman becomes after passing from its state in Pralaya to that called Vichikīrshā when Karma ripens. As to the meaning of this, see Arthur Avalon's Introduction to "The Serpent Power"

<sup>4</sup> Sā tattvasainjnā chinmātrā jyotishah sannidhestadā Vichikīrshurghanibhūtā kvachidabhyeti bindutām Kāleni bhidyamānastu sa bindurbhavati tridhā Sthūla-sūkshma paratvena tasya traividhyamishyate. Sa bindur nādabījatvabhedena cha nigadyate

<sup>6~</sup> See as to this, Rūghavabhatta's commentary on the Shūradūtilaka and Woodroffe's Shakti and Shūkta

<sup>8</sup> Thus, (to illustrate the meaning of this term), whereas others may see in me a man I alone really know what a man is, and what I im. One must be a thing to know what it is. The existence of Prakriti is only inferrible from Her effects which exist in their cause.

<sup>9</sup> It is said that this word does not, as is generally supposed, mean "great" but is derived from Maghas which means Light ( Jyotik )

Taijasika, and Bhautika ( 1 ). From Ahamkāra issue five Tanmātras ( 2 ); from which were developed the five gross elements (Mahābhūtas ) ( 3 ) viz., "ether," "air," "fire," "water," "earth" ( 4 ). From Ahamkāra through Shakti with Guna and Dosha ( 5 ) urged by Kāla, sound is produced and from sound, ether (Ākāsha); from ether, air (Vāyu); from air, fire (Agni); from fire, water (Jala); and from water, earth (Prithivī). The Mandala of ether is circular and of air hexagonal (6); of fire triangular; that of water resembles a crescent moon and that of earth is square. Ether contains air, and air, fire; fire contains water, and water, earth; and in earth is all that is moving and motionless in the universe ( 7 ). From Ahamkāra also issue the five organs of action (Karmendriya), namely the anus, feet, genitals, mouth and hands the functions of which are excretion, walking, procreation, speech and the power to hold; the five organs of knowledge (Jnānendriya), viz., eye, ear, nose, tongue and skin; and the internal sense (Manas).

(From the combination of these elements the whole material world or Prapancha is produced) (8). Mūlaprakriti is Prakriti only; but Mahat, Ahamkāra and the five Tanmātras, these seven are both Prakriti and Vikriti (9). The remaining sixteen Tattvas, viz., the ten Indriyas, Manas, and

<sup>1.</sup> That is the pure, passional, and dark or elemental aspects of Ahamkara in which the gunas Sattva, Rajas and Tamas predominate, respectively. According to the Sāmkhya the first produces the eleven senses, the last the Tammatras or causes of the gross elements (bhūta). and the second produces both. According to the Shaiva school the first is said to produce Manas, the second the ten senses, and the third as above. See Bhāskararāya's Comm. on Lalitāsahasranāma v. 397.

<sup>2.</sup> The subtle, imperceivable (to ordinary sense), "thing in itself," of which there are five, viz., Shabda (sound), Sparsha (touch), Rūpa (form and sight), Rasa (taste), Gandha (smell): that is, sound as such, touch as such etc..

<sup>3.</sup> Perceivable by the senses in those products which are made up of them.

<sup>4.</sup> So ether (Ākāsha) arises from the Shabda-Tanmātra and its Guna is Shabda. The word "element" is here retained for default of any better term though the "ether" etc., here spoken of are not to be confounded with the elements air, fire, earth, and water, in an English sense.

<sup>5.</sup> See post, p. II et seq.

<sup>6.</sup> Not in the ordinary sense of a hexagon but of a figure with six points which is formed by two equilateral triangles (one reversed) superimposed.

<sup>7.</sup> That is, all things may be resolved into "earth": the latter is sublimed into water, and water into fire and so on, until ether is reached which potentially contains them all.

<sup>8.</sup> The parentheses in English here and later on are added to the text in a form which gives continuity to the summary.

<sup>9.</sup> That is both cause and effect: they are each the effect of the preceding cause and the cause of the succeeding effect. Prakriti is Cause. "The seven" or Mahat,

Downloaded from https://www.holybooks.com

nve Mahābhūtas are purely Vikriti They are called the sixteen Vikāras. The eight Prakritis are Avyakta (1), Mahat, Ahamkāra and the five Tanmātras the last seven being also Vikritis of Prakriti. The Karanas (2) are Buddhi, Ahamkāra, Chitta and the Indriyas both Jnāna and Karma (3)

Nārāyana then gives the divisions of time from the minutest, namely the Lava to the duration of Brahmā's life (or a period of 36,000 days and nights, each of 8,640,000,000 human years duration) as follows—

```
I Lava=the time it takes to pierce a
lotus leaf with a needle

30 Lavas=1 Truti
30 Trutis=1 Kalā
30 Kalās=1 Kāshthā
30 Kāshthās=1 Nimesha
8 Nimeshas=1 Mātrā which is equal to
one breath (Shvāsa)
360 Shvāsas=1 Danda or Nādikā
2 Nādikās=1 Muhūrtta
30 Muhūrtas=1 day and night
30 days and nights=1 month
12 months=1 hun an year
```

I human year=I day and night of the Devas 360 days of the Devas=I celestial year 12,000 celestal years=I age (Four Yugas) 1,000 Yugas=I day of Brahmā
1,000 Yugas=I night of Brahmā
30 such days and nights of Brahmā=I month of Brahmā
12 months of Brahmā=I year of Brahmā
100 years of Brahmā=I year of Brahmā
The duration of Brahmā that of the outgoing breath (nishvāsa) of Kūla, (Nārāyana)

The sun, moon, fire and all Devatās are in constant movement for the preservation of the world (The close of the day of Brahmā or Kalpa is followed by a night of Brahmā and this is what is called the intermediate dissolution or Pralaya of which there are as many as there are nights in the life of Brahmā At the close of Brahmā's life with the indrawn breath of Kāla there is the great dissolution or Mahāpralaya). "At the time of dissolution", says Nārāyana, "all the universe re-enters Prakrati".

Nārāyana then treats of the generation of bodies. In Prakriti when moved by Kāla, there are four kinds of bodies, namely, those which spring from the ground (Audbhida) those from moisture (Svedaja); those which issue from eggs (Andottha) and lastly such as have their origin in the

Ahamkëra and the five Tanmëtras are both cause and effect, and the "sixteen" or the eleven senses (Indriya) including Manas and the five elements (bhūtas) are effects only. Purusha is neither cause nor effect. All effects exist in their causes. Prakriti and Purusha have themselves no cause.

t Mülaprakitu or unmanifested Prakitu whom the Pancharātra Agama calls "the one Mother of the universe the Mother of the Scriptures, Sarasvati who has no origin." Vyakta on the other hand is Mahat and the other categories for they are manifested

A Karana is that by which another thing is done, an instrument or agent

<sup>3.</sup> The inner agents (antah-karana) are Buddhi, Ahamkāra, Chitta and Manas which sums up in itself and presides over the ten outer agents or senses (Indriyas) of knowledge and action

uterus. Motionless things (such as trees, etc.), are called Audbhidas as they pierce through the ground. The Svedajas originate from the combination of the five elements. The Andajas or Andotthas are produced by Shukra (semen) and Shonita (female ovum), and are formed into a ball. The Jarayuja sprung from the uterus is the result of sexual intercourse. It is born with a body which contains the twentyfour Tattvas. Vāyu ("air") or nerve force takes the discharged semen and then mingles it with the seed of the Shonita. The seed of the female is called Māyīya and that of the male is Kārmaka. The uterine air nourishes the united seeds (Bīja) which are called  $\overline{A}n$  and in which, in subtle forms, the twentyfour Tattvas exist. If there be a preponderance of Shonita the child becomes a female; if the proportions are even the child becomes a hermaphrodite and when Shukra dominates then the child becomes a male. The combined seeds in the course of the day by the action of air, fire and water solidify into a body the size of the mother's thumb Next day the embryo becomes a frothy body (budbudākāra). In the course of fifteen days it becomes quadrangular in shape and draws nourishment from the food taken by the mother. In time by the action of Vāyu (in the uterus) a straight long  $N\bar{a}d\bar{i}$  (nerve or artery) called Sushumnā is produced. The mouth of the Nādī is downward (that is, in the Mūlādhāra). There is a  $N\bar{a}d\bar{i}$  on each side of it. That on the left is  $Id\bar{a}$ and that on the right is Pimgala. With these seven other Nādīs are connected. Idā, connected with the left scrotum, encircles Sushumnā, passes by the right hip, goes to the heart-and thence passing by the left shoulder proceeds to the right nostril. Pimgala originating from the right scrotum goes in a similar way to the left nostril.

The other Dhamanīs (Nādīs) above mentioned are Gāndhārī, Hastijihvā, Pushā, Alambushā, Yashasvinī, Shamkhinī and Kuhu. These are ramified all over the body. The embryo continues to increase drawing its nourishment from the food taken by the mother through a Nādī which is attached to the wall of the uterus. As it goes on increasing it receives a part (Kalā) of the Supreme Light (Param jyotih) and this Kalā is consciousness (Kshetrajnatā). The body which is thus possessed of consciousness is compounded of the elements (Bhautika) and has qualities of its own (Saguna). In the case of the male the testicles fully exist; but in the case of the hermaphrodite only slightly. The female embryo has none.

Besides the central Nādī Sushumnā there are various other Nādīs with branches and sub-branches and altogether they are 350,000 in number. Vāyu (v. post p 11) passes through the body by means of these Shiras (Na $\bar{d}$ is). Vāyu is spread all over the body from the Mūlādhāra upwards proceeding along Ida and Pimgala towards the nostrils and thereafter stops at a distance of twelve fingers breadth therefrom. There is a constant upward and downward movement of Vāyu along the paths of the sun and the moon (1). Vayu goes to the north by the left, to the south by the right. Different views are held about this consciousness (Chetana) Some speak of it as the effect of Shukra and Shorita; others as produced by the food taken by the mother. Others again say that it is the product of the Rasa (essence, juice) of the food or lymph chyle. Some speak of it as the effect of Karma: others as a manifestation (Vyapti) of the Param Dhāma (Supreme Light). Some again say that the body and the Atma of the father repeatedly act and re-act the one upon the other with the result that the lustrous Supreme Light is communicated by Māruta (Vāyu) to the Shukra as it were the light from one lamp to another. Others' say that when the material body of elements (Bhautika) is born the Jīvātmā comes from somewhere and enters it (2)

Nārāyana then says that the great (Mahīyasī) Prakriti is distinguished by the Gunas (Gunabhinna) and is Tridosha (v. post). She pervades and possesses the qualities (Guna) elements. The seven substances or fundamental of the five principles (v. post) are Her characteristics She is Saptadhātubhinnā. She is in the Indriyas: both in the five Karmendriyas, and in the five Inanendriyas. She is Panchabuddhiprabhāvinī. She issues from the unmanifested state when quickened by Her proximity to the Supreme Light When She is well awakened by the Supreme Light then She is Manas and of great power and is in the state of certainty-uncertainty (Samkalpavıkalpakrityā). When in the act of determining with certainty (nishchinute) then She is called Buddhi or determination When She knows Herself as the knower She is Ahamkriti (Ahamkāra) When She withdraws into Herself (abhilīyate) She is Herself alone. When She the Great One moves to manifest Herself in Her different ways then the sound which issues upon the bursting of the Bindu becomes clearly perceptible.

#### CHAPTER II.

Matured in this way the embryo goes on increasing at every moment of time. It is first composed of six parts, viz., head, two hands, two legs, and the middle portion. Consciousness then enters these six parts. If the three Doshas viz., Vāta or Vāyu, Pitta, Kapha are favourable then eyes, nose, mouth, ears, cheeks, chin, chest, belly, breasts and so forth are formed.

At this point it is necessary to make an explanatory digression. These three terms are generally translated air, bile, and phlegm. While, however, they have this significator they, however, mean a great deal more (1). Vayu is not atmospheric air nor is it an effete material such as gas generated during the process of digestion. Sushruta defines it as a force which sets the whole organism in motion. It is the principal factor which determines the continuance and disintegration of the living body. vibration takes a course as the controller of the correlative functions of the system. Taking into consideration the various functions which the living body has to perform this Vāyu is classified into Prāna, Apāna, Samāna, Vyāna and Udana which are said to correspond with the divisions of functions performed by the cerebro-spinal and sympathetic nerves of Western physiology. The Tantras abound in description of the Nadichakras (nerve plexuses) and give detailed accounts of the motor, sensory, and mixed nerves according to differences in their functions and relations.

In Chapter XV of the Sūtrasthānam of the Sushruta it is said that the imparting of motion to the body (Praspandanam), the carrying of the sensations of the respective sense organs (Udvahanam), the passing down of food to its proper receptacles (Pūranam), the separation of excretions from the assimilated food matter (Viveka), and the retention and evacuation of urine, semen, etc., (Dhāranam) should be ascribed to the functions of the five kinds of Vāyu which support the body.

t. For what follows on the medical side I am indebted and refer my reader to the Sushruta Samhitā, an English translation of which with a very useful introduction has been published at Calcutta by Kavirāja Kunjalāla Bhishagratna.

In short the term Vāyu not only means nerve-force but is extended to include any kind of electro-motor or molecular force (as when we speak of the Vāyu of the soil) though the term is now loosely applied to signify gas or air

The functions of the Pitta consists in metamoiphosing the chyle to protoplasmic substance and is thus said to correspond to the metabolism of Western physiology. It means both bile and metabolism of tissues as well as the bodily heat which is the product of the latter. All metabolic processes in the organism whether constructive or destructive are called Pitta which is said to be in the products of those processes whether serum, bile, blood, albumen, etc, which are either essential to the substance of the body or to the proper performance of any organic function It also has five sub-divisions according to functions and locations, viz Pāchaka, Ranjaka, Sādhaka, Alochaka and Bhrājaka, or digestive heat or bile, pigment, rhythmic cardiac contractions, the Pitta of sight and in the skin The Sushiuta Samhita in the Chapter cited says that pigmentation (Ranjaka), digestion and metabolism of tissues (Pāchaka), the vitalisation and nutrition of protoplasmic cells (Ojahkrit), origination of the faculty of intellection (I) (Medhākrit) (these last two coming under the common heading Sādhaka), the origination and preservation of eyesight (Alochaka) and the germination of heat and maintenance of bodily temperature (Bhrājaka ) are the functions of the five kinds of Pitta which contribute to the preservation of the body through its fiery or thermogenetic potency ( Agni-karma )

Kapha or Shleshmā is also of five kinds the functions of which according to Sushruta are the lubrication of the interior of the joints, contributing to the gloss of the body, to the formation of healthy granules in sores, to the size of the body; building fiesh tissues; imparting a pleasant or soothing sensation to the body, increasing its strength and giving firmness to the limbs and thereby contributing to the welfare of the body by supplying it with its watery element.

Downloaded from https://www.holybooks.com

r The Editor of the work last cited, after stating that Sādhaka which is situated in the heart indirectly assists in the performance of cognitive functions by keeping up the rhythmic cardiac contractions, says that it was perhaps this view of the heart's construction which predisposed many ancient Indian physiclogists to hold it to be the seat of cognition (Buddhisthanam)

At every moment the animal body dies. The etymological significance of the term Sharīra (body) which comes from the root Shri "to wither up" testifies to ancient knowledge of the combustion which is taking place at every moment in the human system. The internal fires would unduly feed upon its constituent principles were it not for the cooling and watery principle of Shles/mā which surcharging it with its own essential humidity keeps intact the integration of its component molecules. The Rasa or lymph chyle which is formed out of the ingested food prevents the internal bodily fires from preying upon the vitals by coursing freely throughout the whole organism. The Rasa thus generated undergoes a kind of purification, the purified portion being called Prasadabhuta and the excreted portion or Shleshmā is that portion of Rasa Kapha Malabhūta. which fills all the intercellular spaces of the body thus holding them together in a kind of cooling embrace (1) and prevents the combustion which would otherwise have been caused by organic heat.

Thus "air" is the correlative, as "fire" and "water" are the sustentative functions which, with generation, constitute the threefold activities of living matter. The lymph chyle or Rasa produced by the digested food potentially contains the elements (Dhātu) which build up the human organism through physiological metamorphosis. Vāyu, Pitta and Kapha are thus fundamental principles of the human economy or the primary subtle dynamics of organic life, when in virtue of their correlative and sustentative functions, they ensure an equipoise among the different vital and physiological processes, essential to its perfect health. But when the equilibrium is disturbed, pathological conditions arise which form the esse of disease and then they are said to be transfromed into Doshas or morbific diathesis (2). denominated as Malas when observed in grosser or superficial principles of the organism producing those excretions or organic lesions which are the sphere of morbid anatomy. Thus Vāyu, Pitta and Kapha embrace both the biological and pathological principles of the organism. The same

I. The root Shlish means "to embrace." Väyu comes from the root Vā (be move) and Pitta according to the author cited comes from "tap" (to burn) from which he says it should be inferred that motion, heat, and union and integration are the respective attributes of the vital Vāyu, Pitta and Kapha or Shleshmā, (Vol. I. P. 195)

<sup>2</sup> Thus blood which is a fundamental substance (dhātu) of the organism may be designated a dosha when owing to congestion it produces a pathological condition.

Downloaded from https://www.holybooks.com

principles which sustain the organism are transformed into the dynamics of disease and the grosser excretory changes and organic lesions which form the subject of morbid anatomy and are sometimes confounded with the disease itself. It is, therefore, incorrect to translate Vāyu, Pitta and Kapha as "air", "bile" and "phlegm" except under those circumstances in which they are transfromed into Malas but they are not "air", "bile" and "phlegm" in those planes of their functions which determine the genesis, growth and continuance of the organism as well as its death, decay and disintegration. These principles thus embrace the whole sphere of organic existence (I).

The text then continues as follows The embryo is moved by Vāyu at the time of delivery, It issues with its head downwards causing great pain to its mother. At that time its eyes and nose are (in the uterus which is itself steeped) in the filth of the mother's intestines and it repeatedly thinks of the thousands of sins committed by itself in previous births (which have caused it to be thus re-born) It is tormented by the heat of the mother's body and is smeared with her secretions. Its body which is rolled up into a ball is agitated by Vāyus moving in all directions. It is at this time that it longs for Liberation (Moksha)

Before this period Prāna and other Vāyus had lodged themselves in its body, Apāna and Prāna now pull against one another. When Samāna fans the fire of digestion then Vyāna goes with the extract produced thereby (Rasa) all over the body. Udāna accompanies Prāna Nāga causes belching. Kūrmaka causes movement of the eyelids (I), Krikaraka causes hunger; Devadatta yawning; and Dhananjaya causes various sounds (Rava) meaning apparently motions in the body and does not leave it even after death. As there are ten airs, so there are ten fires in the body, Of these, seven fires are in the seven substances (Dhātus) and three in sweat (Sveda), phlegm (Kleda) and entrails (Antra). The Dhātus are skin (Tvak), blood (Asrik), fat (Meda), bone (2) (Asthi), flesh (Māmsa), marrow (Majjā) and semen (Shukra). They are called Dūshya or that which is affected.

r op cit of Kavirāja Kunjalāla Bhishagratna whose exposition I have above condensed and re-arranged

<sup>2</sup> According to the Kāmikāgama cited by Bhāskararāya (Lalitā V 116) the first five Dhātus are derived from Devi, and the last two together with breath and vitality (Jīva) from Shiva The tenth substance is called Parāshakti.

Dosha is that which affects and the Doshas are Vāta, Pitta and Kapha (1). The universal spirit (Vishvātmā) is Samavāyī (2). Action shows whether it affects or is affected. Hunger and thirst, grief and ignorance, decay and death are known as the six Urmis and exist in Prāna, Buddhi, and as characteristics of the body (Dehadharma). From semen originate marrow (Majjā), bone (Asthi) and nerve (Snāyu); from female ovum come skin (Tvak), flesh (Māmsa) and blood (Shonita). These are the six (3) Koshas of the body. In the Dhātus Rasa and so forth is matured (Pāka). With maturity Ojas is produced which is the eighth product (Dashā). [It is said in Part I of the Bhavaprakasha that "health and strength reside latent in the Ojah Dhātu as butter (Ghritam ) lies latent in milk." What it is, is not certain. According to some it is albumen or glycogen. But the medical Editor of the Sushruta already cited says (Vol I., p. LIII) that the term has been used to denote that vital principle in the organism which is essential to the maintenance of a healthy combustion in its tissues and to the due performance of their normal functions and activities, no matter whether that principle is patent in the form of protoplasm, protoplasmic albumen, glycogen, or mucosin in accordance with difference of their functions, geneses, and conditions of pro-This Ojas according to the text toplasmic metabolism ]. seeks to attach consciousness (Kshetrajnatā) to itself as oil seeks union with the lamp or the firmament the splendour of the thunderbolt. When fire is covered by a pot which has holes in it, the lustre of its flame issues through these apertures and illumines the surrounding space. In the same way the lustrous consciousness (Ksketrajnatā) although covered by the body gathers knowledge through the different senses. Ether is in the ears, air in the skin, fire in the eye, water in the tongue and earth in the nostrils. This is how knowledge is acquired.

When Pitta moved by Vāyu dissolves the Dhātus and is itself dissolved, it also dissolves blood in Lasikā (4) and the

I. That is, they are the things which affect the Dhātus as above explained. In  $\bar{A}$ yurveda it is said that these three acting on the body in different ways produce various results.

<sup>2,</sup> This word is an adjective of samavaya, which means an intimate and inseparable connection between things such as that which exists between a thing and the material of which it is made.

<sup>3.</sup> External.

<sup>4.</sup> Described by Charaka as the fluid which is between the skin and the flesh.

Downloaded from https://www.holybooks.com

dissolved Lasikā working forward in the direction of the skin issues in the form of particles of perspiration. When Kapha is moved upward by Vāyu and Pitta then there is Praseka of the mouth and nose—that is, apparently these organs function by salivation, dribbling, running at the nose and so forth.

Here follow some verses dealing with diseases and their causes. Thus from the taking of unwholesome food discharge from the penis (Prameha), strangury (Mūtrakı zchhra), diarrhœa (Grahani) and other diseases arise.

It is next stated that after food of the six different tastes is introduced into the mouth it is made palatable by Kapha. The six kinds of taste of edible things are sweet, sour, salt, bitter, hot and astringent Food first goes to the stomach (Amashaya) and then to the seat of bile (Pittashaya) through contact with it becomes pungent (Katuka) Entering the intestines it is matured by the bile. The essence (Rasa) which is produced by the process of digestion assumes the form of blood and so forth and is carried through the body by Vāyu. The refuse is collected by Anıla (aır) This is called the excretion It passes into the small intestines (Grahamī) and remains there for some time when it passes out by way of the anus In a similar manner the watery part passes through the thin Nādīs which spread all over the body into the bladder (Vasti) Vasti is the recipient (Ashaya) of urine (Mūtra) and is bent in shape like a bow The water which passes out of it is called urine

The embryo (Jantu) covered by the caul (Jarāyu) is moved by the Vāyu into the uterine passage. It is the way of all sinful beings that they strive hard to come out of the womb. "Oh Lotus-born (Brahmā)" says Nārāyana, "the ways (Viztti) of men are various and wonderful". It is then born and shakes with fear. It yawns and suffers from fever. It breathes heavily and cries through its terror.

The text then proceeds to deal with what is called the Bhāvas or states of sound ( I ). The Bhāva which first arises in the lowest Tāttvik centre, the Mūlādhāra, is called

r, The whole of this verse occurs in the Alamkara Kaustubha as quoted in the Shabdakalpadruma with the difference that the word Tāra is substituted fo Bhāvu

<sup>[</sup>The text epeaks of four states of sound Acording to Padmapāda the first state Parā is divisible into four parts (pada), namely, Shūnyā, Samvit, Sūkshmā and Parā—See page 34 of Text.]

Parā ( 1 ). In its next state it is Pashyantī ( 2 ). When it reaches the heart ( Hridaya ) and is united with Mā or Buddhi it is called Madhyama (3). Then in the mouth and with the desire for utterence it is known as Vaikharī (4) or uttered speech. From this last arises by the action of air (Pavana). all the letters (5).

The letters are not clearly manifested because the necessary apertures have not appeared such as the throat and Until these come into existence and become the seats of pronunciation the letters remain in their place of origin (Varnavyaktisthānasamstha). When the embryo reaches the stage (Bhāva) in which the thought arises, "I am knower" or "It is I who know (Jnātā'smi)" it acquires Buddhi, Ahamkāra and Manas Consciousness creases by degrees and causes the child to become attached to its mother, father and kinsmen. Drinking abundantly of the mother's milk it cries out when it desires to suck the breasts again. The sight of father, brother and uncles makes the child happy. Through this arising attachment to the world (Samsara) the child forgets its actions in previous births, the agony endured in the mother's womb, and the pain caused on its delivery therefrom. When troubled it calls to its mother in half-formed words. These words are indistinct like the confused murmur of Kundalini (6) in the Mūlādhāra (7).

The aspects of Kundalini are various. She, in Her threefold aspect, is the imperceptible omnipresent Shakti who is Kāma (貴), Agni (天), Nāda (晉). She is Tāra (8). Some call Her Shakti, others the Paramatma (9).

I, In the bodily aspect (Adhyātma) the Kāranabindu resides in the Mūiādhāra as the Shakti Pinda Kundalinī. Here it is in its non-differentiated condition. The Shabdabrahman remaining here is called Parā sound.

Padmapada says that there are seven stages of sound

<sup>2.</sup> That is when it proceeds with slight motion (Sāmānyaspanda) from the motionless (nihspanda) state as far as the navel chakra (Manipūra) and is associated with Manas. According to some accounts the Svādhishthāna is substituted for Manipūra. Bhāskararāya Lalitā, v. 80.

<sup>3.</sup> As the former sounds possessed the nature of the Kārana and Kārya Bindus respectively, it is here in the Nāda state endowed with more definite motion (Vishes-haspanda).

<sup>4.</sup> Here it is in the nature of the Bija aspect with quite distinct motion (Spashtatara). ib.

<sup>5.</sup> Which exist in a latent or unexpressed state in the Sushumna.

<sup>6.</sup> Known as Pinda or She in whom all energies (Shakti) are stored (Pindita).
7. The basic plexus. See 1b. and Author's "The Serpent Power."

<sup>8.</sup> Another name for "Oni," (=A+U+M)9 For the two are the same,

Her threefold aspect is that of the three Gunas, the three Doshas (1), three colours (2); Trayī (3), the three Lokas (4), the three lines (Trirekhā) (5) She is Tāra because She saves (Tārana), and Shakti because She is the support (Dhrzti) of all

In Her fourfold aspect She manifests as the Sūk-shma Karanas (6); Jāgrat etc. (7).

In Her fivefold aspect She is represented by all things which are classified by five; such as the five groups (Vargas) of letters; the five colours (8) and the five Vāyus. (9)

In Her sixfold aspect She is the six Koshas (10), six Urmis (11), and six Rasas (12) She it is who forms the divisions of the six-chambered Yantra (Shadgunita Yantra).

In Her sevenfold aspect She 1s the component parts of Tāra (13), namely, A, U, M, Bindu, Nāda, Shakti and Shānta, and the component parts of Hrzllekhā (14) or H, R, I, Bindu, Nāda, Shakti and Shānta In Her sevenfold aspect—She is the regions (Lokas), Mountains (Adris), Islands (Dvīpas), Pātālas (Nether Regions), Oceans (Sindhus) (15), Planets (Grahas) (16), the Sages (Munis) (17), the Tones (Svaras) and Substances (Dhātus) (18), and all things which have a sevenfold existence

- I V ante, p 11
- 2 That is three colours of the three Gunas—white, red, black
- 3 The three Vedas-Rik, Yajus and Saman
- 4 Bhūh, Bhuvah, Svah, or the terrestial, upper and celestial worlds
- 5 The three lines of the Akathadi triangle, viz Vahni, Indu and Arka See Arthur Avalon's "The Serpent Power"
  - 6 Buddhi, Ahamkara, Manas and Chitta,
  - 7 Jägrat Svapna, Sushupti and Turīya
- 8 The five elements are coloured, transparency (ether), black (air), red (fire), white (water), yellow (earth)
  - 9 Prāna, Apāna, Samāna, Udāna, Vyāna.
  - 10. V ante, p 11
  - 11. V. ante, p 15
  - 12. Or tastes, V ante, p. 16.
  - 13. The Mantra Ong
  - 14 A name for the Bija " IIring " As to Shaktı and Shanta See p. 39, n 1. post
  - 15 V. post, notes to p 36
- That is the seven planets which give their names to the days of the week Omitting out of the nine planets Rāhu and Ketu, viz Ravi or Sūrya (Sun), Soma or Chandra (Moon), Mamgala (Mars), Budha (Mercury), Viihaspati (Jupiter), Shukra (Venus), Shani (Saturn) [Rāhu and Ketu are not recognised as planets in Astronomical works]
  - 17. See post, p 36.
  - 18 73.

In Her eightfold aspect She is the eight Prakritis (1), the eight Vasus (2), the eight points of the compass (3) and the eight Mothers (Ashtamātarah) (4). The text then continues with the ten-fold aspect as manifested in the ten directions (5) and so forth; the twelve-fold aspect as in the signs of Zodiac and the great twelve syllabled Mantra. Finally Shakti manifests in the fifty-fold form as the fifty letters of the Sanskrit alphabet.

#### CHAPTER III.

This Chapter deals with the letters of the Alphabet, which are of a three-fold character, lunar (Saumya), solar (Saura), and fiery ( $\overline{A}$ gneya). The vowels are lunar, the consonants (Sparsha) other than the Vyāpakas (6) are solar and the latter are fiery.

The letters A (अ) to Visarga (:) are vowels (Svara) some of which are short and others long. The short (Hrasva) vowels are, A (अ) I (इ) U (७) Ri (ऋ) Lri (ॡ) and Bindu (°). The long (Dīrgha) vowels are  $\overline{A}$  (आ)  $\overline{I}$  (६)  $\overline{U}$  (अ)  $Ri\overline{i}$  (ऋ) Liri (ॡ) and Visarga (:). The vowels  $\overline{E}$  (ए) Ai (ए) O (ओ) and Au (ओ) are not mentioned in the text probably because  $\overline{E}$  (ए) is formed by long or short A (अ,आ) with long or short  $\overline{I}$  (इ,६); (ए) Ai by long or short A with  $\overline{E}$  (ए); O by long or short A with long or short U; and Au (ओ) by long or short A with O. The short vowels A (आ)  $\overline{I}$  (इ) U (उ) and Bindu (°) are masculline (Pum): the long vowels  $\overline{A}$  (आ)  $\overline{I}$  (६) and  $\overline{U}$  (अ) and Visarga (:) are feminine (Strī); and the vowels Ri (ऋ) Rri (ऋ) Lri (छ) and Llri (छ) are neuter (Napumsaka). The text mentions the last four and the Prapanchasārasambandhadīpikā the other vowels (7).

I. See ante, p. 8.

<sup>2.</sup> Aditya, Marut, Ashvin, Indra, Ushas, Rudra, Väyu and Kuvera.

<sup>3.</sup> N-S. E. & W., N-E. (Ishāna), N-W. (Vāyu), S-W. (Naīrreta), S-E. (Agni),

<sup>4.</sup> See post, p. 35 nI and p. 27.

<sup>5.</sup> See note (3) adding above and below.

<sup>6.</sup> That is the letters Ya (य) Ra (र) La (स) Va (व) tālavya Sha (श्), mūrdhanya . Sha (घ), Sa (स) Ha(इ) Lla (स) and Ksha (च).

<sup>7.</sup> According to the Dipikā these four appear (ayanasthiti) in Sushumnā when Prānavāyu is in that Nādī; and by Rt and Lri there is outgoing breath (dakshināyana) and by Rri and Llrī ingoing breath (uttarāyana).

Downloaded from https://www.holybooks.com

These four exist in two states according as they are in the right or left nostril. When Prāna is in the right nostril there is what is called Dakshināyana and outgoing breath, and when in the left nostril Uttarāyana and ingoing breath. The five short vowels manifest (1) when Prāna is in the right, and the five long vowels when it is in the left nostril (2). Bindu and Visarga whose manifestations are dealt with later are the Sun and Moon respectively.

The Sparsha Varnas the last letter of which viz, Ma ( ) is the Sun and the Atmā (3), are divided into five groups (Varga) of five letters each. The twenty-four letters (4) are the twenty-four Tattvas. The whole twenty-five letters are therefore both solar as governed by Ma the sun and elemental (Pānchabhautika)

The Vyāpakas are divided into two groups of five letters each (5), and are Fiery (Agneya) and Pānchabhautika. They are so called because in union with the vowels (Svara) they emanate from "moon" (Shashī), "sun" (Ina) and "fire" (Agni).

From the letters of the alphabet there arise thirty-eight Kalās (6), Sixteen lunar (Saumya) Kalās come from the vowels; twelve solar (Saura) Kalās come from the twenty-four conjoined Sparshas; and ten fiery (Vahnija) Kalās from the Vyāpakas. From these Kalās the Sādhaka attains his

In other words Prana is in the south (right) with the utterance of the five short vowels

<sup>2</sup> See Dîpikā, which also says that the short vowels are bhautika (elemental) and the long ones are of the nature of the five Kalās,—Nivriti, Pratishthā, Vidyā, Shānti and Shāntyatītā See also Shāradā Tilaka Chapter I Pimgalāyām sthitā brasvā idāyām samgatāk pare 16, Chapter 2.

<sup>3</sup> For Ma is Bindu and the Sun or Atmä among the letters. The Dipikā says that by the Atmā is meant all the animate world as a whole (jīva samashti) and the Supreme Spirit dwelling therein (tadantaryāmi) Shruti says 'the Sun is the Soul of the universe' (Sūrya ātmā jagatastasthushashcha)

<sup>4.</sup> That is the Sparsha Varnas other than Ma

<sup>5</sup> That is Ya (य) Ra (र) La (ल) Va (व) and Sha (श्), and Sha (घ) Sa (स) Ha (इ) Lla (ल) Ksha (च)

<sup>6.</sup> Kalā means "part", according to the Commentary on the Hathayogapradīpikā (Ch IV, v. I) Kalā is a part of Nāda (Kalā nādaikadeshah) The Kalās are the various parts into which the Prakrītic substance is considered as being divided. In every creation of the world it is said that Mālaprakrīti assumes the different gradations of Amsharūpini, Kalārūpini and Kalāmsharūpini or manifests Herself in portions, (such as Durgā, Lakshmī, Sarasvatī), in parts (such as Pushti, Tushti and other secondary Devīs) and portions of parts and further sub-divisions such as all womenkind who are all venerable as manifestations of the Mahāprakrīti See H H Wilson's Essays on the Religion of the Hindus, pp 245, 246, Vol. I Here the connection between the various (letters) and the Kalās is shown and these Kalās are unfolding qualities of their cause

desired aim. From the letters of the Tāra (1) originate the all pervading fifty Kalās which can be divided according to the five elements (Bhūtas). From these (2) originate the Shaktis and Mātris (3) and Mūrtis of Vishnu and Rudra respectively; as also the herbs and vegetable substances (Oshadhi) (4).

The lunar Kalās arising from the vowels and which grant the fulfilment of desires (Kāmadāyinī) are Amritā, Mānadā, Pushā, Tushti, Pushti, Rati, Dhriti, Shashinī, Chandrikā, Kānti, Jyotsnā, Shrī, Prīti, Amgadā, Pūrnā, Pūrnāmritā.

The twelve solar Kalās which give wealth (Vasudā) connected with the letters commencing with Kabha (क्रम) and ending with Tha-da (उड) (5) are Tapanī, Tāpanī, Dhūmrā, Marīchi, Jvālinī. Ruchi, Sushumnā, Bhogadā, Vishvā, Bodhanī, Dhārinī Kshamā.

The ten Kalās issuing from "fire" which are connected with the Vyāpakas and which grant Dharma (Dharmapradā) are Dhūmrā, Archik, Uskmā, Jvalinī, Jvālinī, Visphulimginī, Sushrī. Surūpā, Kapilā, Havyakavyavahā. These make 38 Kalās for the fifty letters.

The text then proceeds to deal with Kalās of the Pranava. The ten Kalās which arise from Akāra ( ) (6) (Akāraprabhavā) which are Brahmā-born (Brahmajātā) and creative are *Srishti Ri*ddhi, Smriti, Medhā, Kānti, Lakshmī, Dhriti, Sthirā, Sthiti, Siddhi.

The ten Kalās arising from Ukāra (इ) (Ukārotthā) which are Vishnu-born (Vishnu-jātā) and preservative are Jarā, Pālinī, Shānti, Aishvarī, Rati, Kāmikā Varadā, Hlādinī, Prīti, Dīrghā.

The ten Kalās issuing from Makāra (#) are Rudra-born (Rudrajātā) and destructive and are Tīkshnā, Raudrī, Bhayā, Nidrā, Tandrā, Kshut, Krodhinī, Kriyā, Utkārī, Mrityu.

<sup>1.</sup> Omkara from which all the letters have originated.

These Kalās of Tāra according to the Dipikā manifest in the workings of Prakriti ( Sarvagāh prakritikāryavyāpinyah ).

<sup>2.</sup> There are variant readings, viz, tebhyah and tābhyah; if the first then the letters are meant and if the second the Kalās.

<sup>3.</sup> The Shaktis and Mothers of the various manifestations of Vishnu and Rudra; the Shaktis of the latter being called Matris.

<sup>4.</sup> V. post.

<sup>5.</sup> That is the first and last letter other than Ma, the second and last but one and so on are taken together, there being in all 24 letters. Thus:—Ka-Bha ক্রা); Kha-Ba (ক্রা); Ga-Pha (বাদ); Gha-pa ঘ্বা); Nga-na (ভান) ' Cha-Dha (ঘ্রা); Chha-Da (হ্রা); Ja-Tha (রাষ্); Jha-Ta (মান); Nya-na: (রাষ্)); Ta-Dha (হরা); Tha-Da (হরা).

<sup>6.</sup> Which is in Omkāra which represent Brahmā just as Ukāra, and Makāra dealt with post stand for Vishnu and Rudra.

Bindu has four Kalās, viz, Pītā, Shvetā, Arunā and Asitā

The sixteen Kalās issuing from Nāda are Nivrītti, Pratishthā, Vidyā, Shānti, Indhikā, Dīpikā, Rechikā, Mochikā, Parā, Sūkshmā, Sūkshmāmrītā, Jnānāmrītā, Āpyāyinī, Vyāpinī, Vyomarūpā, Anantā These make 50 in all

The text then proceeds to deal with the Vishni-mūrtis and Shaktis which have Vaishnava names and the Rudramūrtis and Mātris with Shaiva names. The Vaishnava forms (Mūrtis) of the Vyanjana Varnas (1) are thirty five in number, viz, Chakrī, Gadī, Shārmgī, Khadgī, Shamkhī, Halī, Mushalī, Shūlī, Pāshī, Amkushī, Mukunda, Nandaja, Nandī, Nara, Narakajit, Hari, Krishna, Satya, Sātvata, Shauri, Shūra, Janārdana, Bhūdhara, Vishvamūrti, Vaikuntha, Purushottama, Balī, Balānuja, Bāla, Vrishaghna, Vrisha, Hamsa, Vaiāha, Vimala and Nrisimha

The Vaishnava Shaktıs (2) of the consonants are Jayā, Durgā, Prabhā. Satyā, Chandā, Vānī, Vılāsınī, Vırajā, Vıjayā, Vıshvā, Vınadā, Sūtadā, Smrītı, Rīddhi, Samrīddhi. Shuddhi, Bhuktı, Muktı, Matı, Kshamā, Ramā, Umā, Kledinī, Klinnā, Vasudā, Vasudhā, Parā, Parāparāyanā, Sūkshmā, Sandhyā, Prajnā, Prabhā, Nishā, Amoghā and Vidyutā

The Vaishnava-mūrtis of the vowels are Keshava, Nārā-yana, Mādhava, Govinda, Vishnu, Madhusūdana, Trivikrama, Vāmana, Shiādhara, Hrishīkesha, Padmanābha, Dāmodara. Vāsudeva, Samkarshana, Pradyumna, Aniruddha, 16 in all The Vaishnava Shaktis of the vowels are Kīrti, Kānti, Tushti, Pushti, Dhriti, Kshānti, Kriyā, Dayā, Medhā, Harshā, Shraddhā, Lajjā, Lakshmī, Sarasvatī, Prīti, Rati, 16 in all

The Rudra-mūrtis of the vowels are Shrīkantha, Ananta, Sūkshma, Trimūrti, Amareshvara, Arghīsha, Bhāvabhūti, Tithi, Sthānu, Hara, Jhintīsha, Bhautika, Sadyojāta, Anugraheshvara, Akrūra, Mahāsena, sixteen in all

The Rudra-mūrtis, of the consonants are Krodhīsha Chandesha, Panchāntaka, Shivottama, Ekarudra, Kūrma, Ekanetra, Chaturānana, Ajesha, Sharva, Someshvara, Lāmgalī, Dāruka. Ardhanārīshvara, Umākānta, Āshādhī, Dandī, Adri, Mīna, Mesha, Lohita, Shikhī, Chhagalanda, Dviranda, Mahākāla, Kapālī, Bhujamgesha, Pinākī, Khadgīsha, Vaka, Shveta, Bhrigu, Nakulī, Shiva, Sambartaka; 35 in all.

That is the letters other than the vowels the consonants both Sparsha and Vyāpaka

Downloaded from https://www.holybooks.com

The Rudramātris of the vowels are Pūrnodarī. Virajā, Shālmalī, Lolākshī, Vartulākshī, Dīrghaghonā Sudīrghamukhī, Gomukhī, Dīrghajihvikā, Kundodarī, Ūrdhvakeshi, Vikritamukhī. Jvālāmukhī, Ulkāmukhī, Shrīmukhī, Vidyāmukhī, or 16 in all.

The Rudra-mātris of the consonants are Mahākālī, Sarasvatī, Sarvasiddhi, Gaurī, Trailokyavidyā, Mantrātmashaktī, Bhūtamātā. Lambodarī, Drāvinī, Nāgarī, Vaikharī, Manjarī, Rūpinī, Vīrinī, Kotarī, Pūtanā, Bhadrakālī, Yoginī, Shamkhinī, Garjinī, Kālarātri, Kurdinī, Kapardinī, Mahāvajrā, Jayā, Sumukeshvarī, Revatī, Mādhavī, Vārunī, Vāyavī, Rakshopadhārinī, Sahajā, Lakshmī, Vyāpinī, Māyā; 35 in all.

The text here says that three kinds of Nyāsa ( 1 ) [ with the Kalās and Mūrtis named ] have been described as above.

Then follows the names of the fifty Oshadhis (herbs) such as Chandana (sandal), Kuchandana (red sandal), Aguru (fragrant aloe), Karpūra (camphor) and so forth.

The letters are expelled through the Sushumnā channel by air through the mouth by means of the throat and other organs (2). Utterance is of three kinds Udātta, Anudātta, and Svarita (3). also classed as Hrasva, Dīrgha and Pluta according to Mātrā

#### CHAPTER IV.

This Chapter deals with the Bija Hrīm (which is commonly known as the Māyā Bija). This Bija is also called Nāda, Prāna, Jīva, Ghosha, Hrillekhā, etc. It is composed of the letters Ha  $(\xi)(4)$ , Ra  $(\xi)(5)$  and Bindu  $(\circ)(6)$ .

<sup>1.</sup> The Kalās are (a) the 38 (b) the 50 in Omkāra named and the Mūrtis (c) the Vaishnavamūrtis and Shaktis and the Rudramūrtis and Mātris.

<sup>2.</sup> Kanthādisthānaghattitāh; throat (Kantha), chest (Uras) head (Shiras) root of the tongue (Jihvāmūla), teeth (Danta), nose (Nāsīkā), lips (Oshtha), and palate (Tālu).

<sup>3.</sup> The Dīpikā cites authority to show that the first kind burns up sins (dahati pāpāni); the second grants moksha (mokshapradāyaka) and the last gives pleasure to the mind (āpyāyana). See Shāradā tilaka ch. I. 66 and ch. II. 5 and notes thereunder.

<sup>4.</sup> The Prapanchasārasambandhadīpikā referred to post as the Dīpikā says the Ha is Kritakritya, i.e., all pervading.

<sup>5.</sup> Kāryakāranavāchimāyā according to the Dīpikā, "Māyā manifesting instrument and effect."

<sup>6.</sup> Satatam; or "the over existing one" according to the Dīpikā, Bhāskā-Downloaded from https://www.holybooks.com

Hakāra Bīja is Prānātmaka because it con notes the Paramātmā in conjunction with Māyā which is implied by the word Prāna ( 1 )

From Hakāra originate the vowels A ( $\mathfrak{A}$ ) to  $\widetilde{U}$  ( $\mathfrak{A}$ ) and the six  $\widetilde{U}$ rmis (2). The Mahāvishnu adds "From Hakāra have you (that is, Brahmā, Hari or Vishnu, Ishvara or Shiva) originated and it exists in all animate beings enveloping and permeating the Brahmānda (universe) with all that is moving and motionless therein" From Repha or Rakāra ( $\mathfrak{T}$ ) originate the letters Ri ( $\mathfrak{A}$ ), Rri ( $\mathfrak{A}$ ), Lri ( $\mathfrak{A}$ ), Llri ( $\mathfrak{A}$ ) and the four Gunas (3) From Ikāra ( $\mathfrak{T}$ ) come the remaining six vowels including Bindu and Visarga and its Gunas are the four Karanas (4), Samghāta (5) and Chetanā (6)

From the vowels the consonants from Ka to Ksha ( $\pi - \pi$ ) originated

The Mahāvishnu proceeds to establish the identity of the Devatā of this Bīja (that is, Bhubaneshvarī) (7) with Kundalī and Hamsah and then to the realization of the Mahāvākya "So' ham" (श्रोइस्) (8). He then says that if Sa (स) and Ha (इ) of "So' ham" be eliminated we then get Om (शों) or the Pranava If the latter be disjoined into its compoment parts then from its end (स) we get the elements beginning with Kha (ether), from its middle (उ) the sun and other Justrous substances, and from the first part (श) all sounds This Shakti (Kundalī or Bhuvanesvarī) is the Pārameshvarī Shakti and produces all sounds and their meanings and therefore comprises all the 24 Tattvas. She is Savitā or the

rarāya citing the Mahāsvachchhanda Tantra says (Comm Lalitā v. 70) that there are eight notes (varna) above the Bindu which in the order given are more and more subtle, viz, Bodhini, Nāda Nādānta, Mahānāda, Vyāpikā Shakti, Ānji, Samani, Unmanī

I So the Devi is addressed in the Lalitä as Hrimikäri where the Commontator loc cit says (citing the Svatantra Tantra) "She it is who does creation, preservation and destruction."

<sup>2</sup> Hunger, thirst, sorrow, ignorance ( moha ) decay and death

<sup>3</sup> Touch (sparsha), Form or Sight (rupa), Taste (rasa) and Smell (gandha)

<sup>4</sup> Manas, Buddhi, Ahamkara and Chitta

<sup>5</sup> This is according to the Dipika—Deha or body

<sup>6</sup> Kāryūrtha kārana-samūha-gata chidābhāsa, that is, apparently the Chit-quickening Prakrati to be the cause of all functioning

<sup>7.</sup> Ruler of the fourteen worlds (Bhuvanas) The Deity indicated by the Mantra Hrim See as to other meanings Bhāskararāya's Comm Lalitā v 69 citing Tripurā siddhānta and the Ghatārgalayantra Chapter in the Dakshināmūrti Samhitā

<sup>8</sup> In this connection reference may be made to pp 66, 78 and 102 of vol. II of this series of Tantrik Texts

Creatrix of the world (Jagatprasavakārinī). She is Gāyatrī since it is She who saves (Trānana) the singer (Gāyaka). As the embodiment of the seven groups of letters (1), She is the seven planets. The Sun is the Lord of the vowels and Mamgala, Shukra, Budha, Vrihaspati, Shani (2) and the Moon are the Lords of the Ka-varga (3), Cha-varga (3), Ta-varga (3), Pa-varga (4), respectively.

As all the other letters originate from the vowels so the six planets (Grahas) originate from the Sun (Savitri). As the six Vargas disappear in the vowels so the six components of Hrīm (3) and the six chambered Yantra disappear in Bhuvaneshvarī. She is the eternal, all-pervading Shakti who shines by Her own effulgence in the Sun (4).

From Her have originated the signs of the Zodiac. The Mahāvishnu then proceeds to show how from the different letters the different signs of the Zodiac have originated. In the same way He deals with the 27 Nakshatras (5) or Lunar Zodiac, Ashvinī and others.

He concludes by saying that to know Her is to be freed from all the bonds of Karma (Karmabandha) and to attain the supreme state of Vishnu (Vishnoh param padam prayati).

#### CHAPTERS V & VI.

Henceforward the work deals largely with ritual which can only be described in an abbreviated form. These two Chapters deal with the subject of initiation (Dīkshā). It is so called because it produces a divine state of mind and body (Divyabhāva) and destroys (Kshinuyāt) all evils (Duritāni). Mantra is so called because it gives understanding of the Tattva and saves (Trāyate) from fear.

I. The vowels and the vargas commencing with Ka-varga, v. post.

<sup>2.</sup> That is, Mars, Venus, Mercury, Jupiter, Saturn.

<sup>3.</sup> That is, Ha, Ra, Māyā ( Ī ), Nāda, Bindu and Shakti.

<sup>4.</sup> The Dipikā says that here Her identity with Bharga is pointed out.

<sup>5.</sup> The system of the Nakshatras or Asterisms was originally based upon the Sidereal revolution of the moon in about 27 days according to which a lunar zodiac of 27 asterisms near the ecliptic was made, so that in each night of the Sidereal month the moon entered a different asterism. Time was thus marked by defining the position of the moon without regard to its phases. See Dr. Barnett's Antiquities of India, p. 191, where the 27 Nakshatras are fully given.

Then follows detailed rules regarding the selection of proper time and place for initiation, worship of the Vāstu Purusha ( 1 ), sacrifice (Bali), offerings and so forth. The conclusion is that Guru, Devatā and Mantra should be realised as being one and the same (Aikyam).

#### CHAPTER VII.

This portion of the work deals with rules relating to the Sādhanā of the Devī of Speech and the Japa of Her Mantra (2). Japa is preceded by Mātrīkānyāsa (2) The Rīshī of this Mātrīkāmantra (3) is Brahmā The metre (Chhandah) is Gāyatrī. Sarasvatī is the Devatā and Her six limbs are the letters of the alphabet

With the words, "I bow to Her the Bhāratī" (4) follows a Dhyāna or description of the Goddess (Devī) as She, in her gross (sthūla) form, is to be meditated on. She is seated on a lotus, three-eyed and of a transparent brilliancy. She is white as the moon and the jasmine flowers. The fifty different letters make Her face, hands, feet, belly and breasts which with Her buttocks are very large. On Her head are coils of hair and the crescent moon. She holds in Her right upper hand a rosary of Rudrāksha beads (5) and with Her lower right hand makes Chintā-mudrā (6). In the left upper hand She holds a jar (of nectar) and in the lower left hand a book (7).

The nine Shaktis of Bhāratī are Medhā (understanding), Prajnā (wisdom), Prabhā (radiance), Vidyā (learning), Dhī (intelligence), Dhrīti (constancy or steadiness), Smrīti (memory), Buddhi (power of conception), Vidyeshvarī (sovereignty of all learning)

The Sādhaka with revernt devotion should worship Bhāratī, Her Shaktis and Āvarana Devatās (8) with fine perfume and flowers, incense and food

The Genius of the ground where the Dīkshā takes place

<sup>2</sup> See Introduction to my book "The Serpent Power"

<sup>3</sup> That is, the letters A to Ksha with the Bindu superimposed.

<sup>4</sup> The Dīpikā says that the word Bhāratī here indicates that She is subtle and Nādātmaka (in the nature of Nāda ) and the word "Her" (tām) indicates that She is the Parachidātmikā Bhuvaneshvarī

<sup>5</sup> Seeds of the Eleocarpus ganitrus with which Japa is done

<sup>6</sup> A name for the jnana-mudra or munual gesture so called

<sup>7</sup> Cf. verse II of Hymn to Bhuvaneshvarī in Arthur and Ellen Avalon's "Hymns to the Goddess" at P. 35.

8. That is, attendant Devatās

Downloaded from https://www.holybooks.com

The eight Mothers are Brahmānī, Māheshī, Kaumārī, Vaishnavī, Vārāhī, Indrānī, Chāmundā, Mahālakshmī.

#### CHAPTER VIII.

The first part deals with Prānāgni Homa. It commences by directing the Sādhaka as to his posture and then to meditate on the Mūlādhāra ( r ) in the middle of which is the "essence of Shakti" (Shaktisattva) that is Kundalinī and is surrounded by Māyā Bījas ( 2 ). Inside the Mūlādhāra is a triangle and five Kundas (fire pits) in which are the five fires Āvasathaja, Sabhya, Āhavanīya, Anvāhārya and Gārhapatya. In these five Kundas the letters are mentally offered in Homa. The Vyanjanas are divided into 7 groups and the vowels into 2 groups of eight each. Each of these groups is called after one of the nine gems (Ratna) and directions are given as to which letters should be cast into which Kunda. By these offerings the Sādhaka realises his subtle body. Details are then given of the ritual of this Homa in which mental offerings of the senses (Indriyas) and so forth are made.

The second portion after the 26th verse deals with the worship of Sarasvatī; Her Nyāsa, Pūjā, Japa, Homa and so forth. A Hymn to Sarasvatī is given in vv. 47-60.

#### CHAPTER IX.

Deals with the worship of the Devi Tripurā. She is called Tripurā, because, She is the Creatrix of the three Mūrtis (3); and is in the three Vedas; She too on the dissolution of the three worlds fills all space; and existed before the Three (4) were. Her Bījas are Aim and Klīm (5).

I. The Chakra in the basic plexus. See my book "The Serpent Power" a translation of the Shatchakra-nirūpana published in the second volume of this series.

<sup>2.</sup> That is "Hrīm" v. ante.

<sup>3.</sup> So according to the Kālikā Purāna, She is so-called because through the operation of Pradhāna Her body became threefold as Brahmā, Vishnu, Rudra. She is also threefold because the Mandala is triangular; the Mantra has three syllables; there are three states (avasthā) and so forth. Some other meanings are given in the commentary to v.178 of the Lalitā where She is addressed as Tripurāmbikā. Similarly in the Shoda-shīstotra, She is addressed as Tripurādhivāsinī and Tristhā or "residing in the three" that is, the threefold worlds, body, states of consciousness and so forth.

<sup>4.</sup> That is, existed before the three Devas of the Trimurti.

The Vāgbhava and Kāma Bijas. She has other Bijas also.
 Downloaded from https://www.holybooks.com

The Dhyāna is given at v 8 The Sādhaka is directed to worship the Pītha, the Shaktis Vāmā and others and to draw the Navayoni-chakra and to then place a Kalasha (jar) on the Chakra and invoke the Devī therein. The Chakra is then described The Shaktis and Mātrīkās and Bhairavas who are to be worshipped are named.

In vv. 23, 24, a description is given of a worship which has the effect of producing such amorous passion in the celestial female Spirits and Genii, Suras, Asuras, Siddhas, Yakshas, Vidyādharas, Gandharvas, Bhujamgas (1) and Chāranas (2) that they come to the Sādhaka "with gazelle-like eyes, breathing heavily, their bodies quivering with, and moist with the pearly sweat of, passion, and throwing away their ornaments and letting their clothes fall from about them, bow themselves before him and offer to do his will".

#### CHAPTER X

Is concerned with the worship of Mūlaprakriti, Her Mantra, Homa, Abhisheka, Japa and Archana (3) For the purpose of worship She is materialised as Ambikā according to the directions of a Dhyāna which is given. She is there described as holding Pāsha (noose), Amkusha (goad) (4), Ishta (making the Varamudrā), Abhaya (making the Mudrā of that name) (5). An explanation is given of these four.

The rest of the Chapter is concerned with the ritual.

#### CHAPTER XI

Continues the same subject, and gives a description of Her Yantra (6), Gāyatrī, 16 Shaktis (7), 32 Shaktis (8), and 64 Shaktis (9) which are named.

- 1. That Nagas or Serpent divinities
- 2 The Siddhas and names following are various classes of Devayoni
- 3 See these described in my "Shakti and Shākta" and "Garland of Letters".
- 4. See Arthur and Ellen Avalon's "Hymns to the Goddess.
- 5. The gestures of granting boons and dispelling fear
- 6. Diagram used in worship 7 Vv 11, 12.
- 8 Vv 12-16, ıncluding Sinībālī, Kālarātri, Mahārātri, Kapālinī, Mahishamardinī, Indrānī, Rudrānī.
- 9 Vv. 16-24, ıncluding Prakrzti, Vikrzti, Srzshti, Sthiti, Samhrzti, Svähä, Svadhä, Gäyatri, Sävitri, Vimalä, Bahurūpā, Satî, Bahushishnä, Madanāturā Akshobhyā, Satyavādinī.

Downloaded from https://www.holybooks.com

Some further details regarding Her worship are set forth and then in verses 49-68 the following fine Hymn to Prakriti is given.

# HYMN TO PRAKRITI (1)

I

Be gracious to me, Oh Pradhānā (2)
Who art Prakriti (3) in the form of the elemental world (4)
Life (5) of all that lives,
With folded hands I make obeisance to Thee Our Lady (6)
Whose very nature and will it is to do (7)
That which we cannot understand (8).

2

A hymn is composed of sentences And these of words with their terminations (9),

<sup>1.</sup> The primordial Shaktı; see note 3 below.

<sup>2.</sup> Pra+dhā+ana/=pradhatte sarvam ātmani or that which contains all things in itself; the source and receptacle of all matter and form.

<sup>3.</sup> Pra+kriti, that is, She by whom all actions, that is, creation (srisht) maintenance (sthiti) and destruction (laya) are done. Prakriyate kūryādikam anayā. Pradhāna and Prakriti are one and the same under different aspects. Prakriti also means before (Pra) creation (kriti), kriteh prārambho yasyāh-She from whom creation begins. The first is the one as the container of the material which goes to the making of the world of form and Prakriti is the One in its active aspect moulding into form the materia prima (to use an analogous though not altogether accurate term) of which as Pradhāna, It is the container.

<sup>4.</sup> Prapancha, that is, the Universe as composed of the five gross "elements" (mahābhūta) or ether (ākāsha), air (vāyu), fire (tejas), water (ap), earth (prathivī).

<sup>5.</sup> Prana which manifests in the breath of breathing things ( prani ).

<sup>6.</sup> Prabho; the meaning of which is "one who can confer favours and show disfavour" (nigrahānugrahasamarthā).

<sup>7.</sup> It is Her very nature (prakrii) to be and to do, what She is and does. She cannot be otherwise and be Herself. She acts, and to do so is Her will and Her will is what She is.

<sup>8.</sup> The action of Prakriti is apratarkya, beyond all human discussion and conception, known only to Prakriti-Purusha and not to ourselves, who are but transformations (vikriti) and but limited manifestations of the immanent yet transcendent Cause.

<sup>9.</sup> In Sanskrit the root is not considered a word. It becomes only a word (padam) when the case or verbal termination is added. Thus bhū the root of the verb "to be" is not a pada but, bhavati, the third person singular present tense is such; Rāma is not a pada, but Rāmah, Rāmena, etc., are padas.

Words again consist of letters And Thou Thyself, Oh Supreme Queen, art the letter (1), Thus art Thou both the Hymn and those who hymn Thee (2).

3

Even Aja (3) Adhokshaja (4) and Trīkshana (5), Know not Thy Supreme form which is Māyā (6), But pray to Thee in Thy gross form as Ruler (7), Therefore so must I pray to Thee (8).

4

Salutation to Thee our Lady supreme over all (9), Who art Bindu (10), Obeisance to Thee the Paratattva (11),

I Akshara or lettered sound is the gross manifestation of subtle sound or dhvani. Dhvani is Devī as Kulakundalinī Mantra is therefore Devatā not only in its collective form, but in each of the letters which compose it Akshara also means 'imperishable'

<sup>2</sup> Lit "the Devi praises Herself with letters which are Herself because the power of speech is Herself" The Hymnist and the Hymn are but manifestation of the Supreme whom they invoke. The Jiva worships its inner ground or Paramatma

<sup>3</sup> Aja "the unborn one" is an epithet applicable to Brahmā, Visknu and Rudra but is generally and here used as a title of Brahmā the creative aspect of the trinity (trimūrti).

<sup>4</sup> Adhokshaja, which means "He from whom there is no fall (rebirth) when once attained", or "He who is beyond the perception of the senses" (aksha=indriya), Vāchaspatya Dict—It here means Vishnu

<sup>6</sup> That by which the Brahman as Avyakta creating the Universe is able to make Itself appear to be different from what It really is

<sup>7</sup>  $\bar{I}$ shı tām She is the ineffable Lord ( $\bar{I}$ shvar $\bar{I}$ ) ruling the Universe Her creation. This ruling aspect which involves relation is Her gross aspect.

<sup>8</sup> That is, if even these three great Devas can only worship the gross aspect, of greater necessity it is that the hymnist should do so.

9 Samasteshi.

To From the Sachchidananda Parameshvara with Prakreti issued Shakti from Shakti came Nada and from Nada was born Bindu (Sharadatilaka, Ch I) This Bindu again has two aspects the Bindu or Puruska aspect or "Ham" minifesting in breathing creatures (Praki) as expiration and the visarga or Prakreti aspect or "Sak" manifesting as inspiration; the current of the life wave being called Hang cha sak or the motion of Ha and Sa. See my book "The Serpent Power"

<sup>11.</sup> Let. the supreme Tattva or prakreti In this edition the alternative reading "Ravatvena" has been preferred. As such the meaning is She is the Rava or sound which arises on the bursting of the Bindu. See ante p. 6.

Who art Pradhānā (1) and Mahattva (2), Salutation to Thee Who art in the form of Ahamkāra (3).

5

Obeisance to Thee in the form of sound and ether,
Salutation to Thee in the form of touch and air,
Obeisance to Thee in the form of sight and fire,
Salutation to Thee in the form of taste and water,
Obeisance to Thee in the form of earth with its quality of
smell (4).

6

Salutation to Thee in the form of the ear, skin, eyes, tongue, and nose (5),

And in the form of mouth, speech, arms, legs, organs of excretion and generation (6).

Salutation to Thee, Manas, Buddhi, Ahamkāra and Chitta (7), Obeisance to Thee Who art in the form of the whole Universe:

I. See v. I note 2, p. 29.

<sup>2.</sup> Mahattva (Mahat-tattva) is that state of the vikriti of mūlaprakriti which when individualised is called Buddhi. The latter is one of the fourfold aspects of the antahkarana or mental organ, viz., manas (lower mind or sensorium), buddhi (higher mind the function of which is determination; nishchayakārinī), ahankāra (egoity, self-consciousness) and chitta (v. post, v. 6, n. 7).

<sup>3.</sup> See last note. The ahamkāra here referred to is however to be distinguished from that mentioned in verse 6. It is ahamkāra thought of as before its divisions into Taijasa, Vaikārika, and Bhautika.

<sup>4.</sup> Ether, air, fire, water, earth are the five gross elements (mahābhūta). They each have certain qualities or guza. These are sound, touch, sight (by and of light) taste and smell. Mahābhūta is the container or supporter (ādhāra) and that which is called its guza is the supported or contained (ādheya). It is through its guza that the mahābhūta is perceived by the senses (indriya). Thus, sound is that by which the invisible ākāsha is known. The Mahābhūta and its guza represent the objective and subjective aspects. As the world is the creation of mind, the shabda, sparsha, rūpa, rasa and gandha (sound, touch, sight, taste, smell) tanmātras are the cause of the mahābhūtas the former themselves deriving from the tāmasa ahankāra.

<sup>5.</sup> The organs of sense (indriya) are of two kinds viz., Jnanendriyas or organs of sensation through which knowledge of the external world is obtained, viz, those mentioned in this line and Karmendriyas or organs of action by which that knowledge is applied, namely, those mentioned in the second line.

<sup>6.</sup> See last note.

<sup>7.</sup> See n. 2. These four are vikritis of the Devi.

Chittam is that by which one knows (Chetati anena iti chittam). According to the Vedānta it is the faculty of the mental organ (antahkarana) which contemplates and investigates into the subject-matter of thought—anusandhānātmikā antahkarana- vritih iti vedāntah.

Who pervadest all And yet art formless ( 1 ).

7

Thou art the Antarātmā (2),

Who by the Sun (3) upholdest all living creatures,

And Who by the Moon ever nourishes them

Again assuming the appearance of Fire the carrier of oblations (4) Thou burnest

Oh Mahadevi, verily do these three lights (5) and fires issue from Thee.

8

Assuming the form of Brahmā with active quality (6) The four-headed one, seated on a shining white swan, Thou dost create the world Of which thou becomest the Mother Who is there indeed, Oh Supreme Ruler (7), Who can imagine Thy supreme state (8)?

9

Adorned with crown, Resplendent with conch and discus (9)

I The forms of the Mother of the Universe are threefold. There is first the supreme (para) form of which, as the Vishingāmala says, "none know" (see Ch III, Shāktāmanda Taramginī), next Her subtle form as mantra or sound, and thirdly Her gross form in the visible universe and in those embodied aspects or spiritual avatāras in which She presents Herself, for the benefit of the sādhaka who can only woiship Her in such form See Author's "Shakti and Shākta" and "Hymns to the Goddess"

<sup>2</sup> Ātmā derived from āt+manin, is that which continues to exist in all states (avasthā) commencing with jūgrat and following on in the others svapna, sus Župti, and turīya, that is, the eternal Spirit Āt = sūtatya-gamane or that which is continually going , that is, which never ceases to exist But as the term ātmā has also other meanings in Sanskrit (such as effort, patience, buddhi, nature, manas, son, jīva, sun, hutāsana (fire) vāyu, body) the term which specifically describes the Spirit as the inner substance of all things is antarātmā or inner ātmā

<sup>3</sup> The Sanskrit expression is finer but untranslatable—ravitvena bhutvā antarātmā dadhāsi , that is, who upholds "by Thy sun ness". In the same way later we have chandramastvena "by Thy moon ness".

<sup>4</sup> Fire it is which while consuming oblations in their gross form carries them as nourishing food in subtle form to the Devas

<sup>5</sup> That is Sun, Moon and Fire corresponding with the Kriya, Ichchha and Jnana Shaktis

<sup>6.</sup> That is the rajas guna

<sup>7</sup> Ishī.

<sup>8</sup> Lit "You ( alone ) think upon ( or know ) Your supreme state '

<sup>9.</sup> Chakra. Both conch and discus are white and shining.

As Nārāyana with quality of manifestation (1), Thou dost maintain the world; For He also is part of Thee.

IO

Again in the form of the three-eyed Rudra
Carrying axe and a rosary (2),
On whose matted hair are moon, serpent and Ganges (3),
He with the quality which veils (4)
Thou dost at the end of the Kalpa (5) destroy the whole
universe,
And then alone shinest (6).

ΙI

Thou, Oh Supreme Lady (7), art Sarasvatī (8),
The presiding Goddess of Speech,
Clad in white raiment (9),
Holding a rosary of Rudrāksha beads, a pen, and a jar of
nectar,
Thou maketh the Chintā gesture (10)
Thou art The Three-eyed One
Bearing upon Thy matted hair (11)
The shining crescent moon.

12

Thou art, Oh Queen, the uncreated changeless One, Thou art Durgā (12)
With shining conch and discus

- I. Sattvaguna. Lit. "He who maintains is part of Thee".
- 2. Made of rudrāksha seed or human skull or bones.
- 3. When Gamgā was called down from heaven by Bhagīratha, She first fell into the matted hair (jafā) of Shiva.
  - 4. Tamo-guna.
- 5. The period of time between two epochs of dissolution ( pralaya ) or 4,320,000,000 years. Then Shiva withdraws creation into Himself.
- For what is there when all is gone but the unmanifest Prakriti? See Yoginīhridaya
   T. Īshī.
  - 8. Goddess of speech, learning and wisdom.
- 9. The colour of Sarasvatī is white. Thus She is represented as white holding the vīnā; adorned with white flowers, holding a white rosary, besmeared with white sandal paste, clad in white raiment. See note to Sarasvatī stotra in Tantrasāra quoted in author's ''Hymns to the Goddess."

  10. The Jnāna-mudrā.
  - 11. Kaparda as is worn by Shiva.
  - 12. One of the greatest names of the Devi; that is, Sa ya durgatim harati,

Formidable with whirling sword, She who with high and glittering crown Is borne upon a roaring lion (1) The crowd of Daityas (2) Thou dost destroy, But Siddhas (3) worship Thee.

13

Truly, Oh Supreme Ruler (4), Thou art The (one) Mother, Who art the half of the body of the enemy of Tripura (5), Shining forth as the spouse of Bhava (6), And again as Daughter of the King of Mountains (7), Oh good and (8) supreme Queen, Great Yogins salute Thee

I 4

Great Goddess (9), I know Thee to be Shrī (10)
The only Mistress of all peoples,
Dear to the world,
She who lives in the sky-blue (11) breast of the enemy of
Kaitabha (12),
Beauteous with the glittering splendour of the Kaustubha
gem (13).

15

Oh great Goddess (14) and all-pervading One (15), The seven shining Mothers Are parts and forms of Thee,

I. The vehicle of Durgā. 2, Demonic spirits. [Esoterically the sense of duality in the sadhaka]

<sup>3</sup> That is, here not the Devayoni of that name but the Perfect with all accomplish ment, those who are possessed of Siddhi 4. Maheshī

<sup>5</sup> That is, Shiva More stricly She and Shiva are halves of one whole as according to Hindu ideas man and wife form one completed being Each is imperfect without the other See post Ch. 27 Hymn to Shiva, verse 9 note

<sup>6</sup> Shiva in the watery form of the Ashtamurti

<sup>7.</sup> Himālaya who was the father of Pārvatī.

<sup>8</sup> Sunāthā. 9. Mahādevi.

<sup>10</sup> Lakshmī. 11. Vyomanīle

<sup>12</sup> Vishnu destroyed the Asuras Madhu and Kaitabha Madhu is tamoguna and Kaitabha is rajoguna. See Mārkandeya Chandī, Ch I

<sup>13.</sup> Gem worn by Vishnu The word means destruction of all evils, or worldly-mindedness, or sense of smallness or limitation. See post p. 48.

<sup>14.</sup> Mahādevī, 15. Vibhu.

They who bear the signs, implements, and weapons Of Aja, Adrīt, Guha, Abjāksha, Potrī, Indraka, and Mahābhairava (1).

16

Thy lustre is that of a thousand rising suns
In the endless spaces of the Universe.
Upon Thy head is the crescent moon (2)
Thou holdeth the noose and goad (3)
And maketh the gestures of granting blessing and of dispelling fear (4).

17

Thou, Oh Ruler (5), art light, fame and beauty, Day, evening and night, Action, hope, darkness and hunger, Intelligence (6), memory, patience, Speech, mind (7) and knowledge (8) Beauty and splendour And all other powers (9).

18

Oh Destructress of ills (10), Thou Who Art Bindu and Nāda:

<sup>1.</sup> That is Brahmā, Girisha, Kārtikeja, Vishnu, Varāha, Indra and Mahābhairava. Therefore the Matrikās are Brahmānī, Rudrāni, Kaumārī, Vaishnavī, Vārāhī, Aindrī and Mahābhairavī or Chāmundā. The Mātrikās who issued from Durgā during her battle with Shumbha and Nishumbha are variously enumerated; usually eight are spoken of and sometimes nine; others being Aparājitā and Nārasimhī. See Chanai, Ch. VIII.

<sup>2.</sup> The Devi as spouse of Shiva bears (as He does) the crescent moon.

<sup>3.</sup> These with the arrow and bow are Her weapons. The Yoginīhridaya says, "the noose is Ichchhāshkti, the goad Jnānashakti, and the bow and arrows Kriyāshakti." But the Tantrarāja says "Mind is the bow of sugarcane, desire the noose, attachment (rāga) the goad and the tanmatras the five arrows of flowers."

<sup>4</sup> That is, She makes with her hands the two gestures (mudrā) called vara (or here abhīshta) and abhaya.

5. Īshī.

<sup>6.</sup> Buddhi, see page 41.

<sup>7.</sup> Mati; here the acting manas.

<sup>8.</sup> Sammati which also means agreement, consent, opinion, love, affection, also read Sannati (obeisance) and for Kānti (splendour) Bhakti (Faith, devotion) is read.

<sup>9.</sup> Shaktiprabheda; that is, the various different manifestations of Her shakti.

ro. Hare: that is, remover of sin and pain.

Downloaded from https://www.holybooks.com

Shakti and Shānta (1)
Thou art in the form of the seven
Regions (2), nether worlds (3), mountains (4) and oceans (5),
Stars (6), islands (7), substances (8) and tones (9).

19

Salutation to Thee Oh great Queen (10) Who art all (11) And in the form of all (12), Who art the power in all things (13),

- I Bhedaprabhinnaik abhinne bindunādaik sashaktyākhyashāntaik Shakti and Shānta are parts of the Bīja and are states of the Brahman which in its various aspects the mantra is When referrible to the sādhaka of the mantra, Shakti is that allpervading allembracing energy which appears in him in the stage leading to and immediately preceding Shānta where all his wishes are realised without will or effort for he is himself that by which there is neither happiness nor unhappiness, attachment or desire, but the Shānta here spoken of is the essence (tanmātra) of that and which appears in the Moksha stage when the supreme Ātmā is realised. As Comm, to v 52 of the Shāntanniūpana says Shānta is the Chidātmā
  - 2 Bhūh, Bhuvah, Svah, Mahah, Janah, Tapah, Satyam
  - 3 Tala, Atala, Vitala, Sutala, Talūtala, Mahūtala, Rasūtala
- 4 The seven mountains called Kula Parvatas are Mahendra, Malaya, Sahya, Shuktimun, Riksha, Vindhya, Paripatra
- 5 Of Salt (Lavana), Sugarcane juice (Ikshu), Wine (Surā or Madhu), Ghee (Āļya, Sarpih), Curd (Dadhi), Milk (Kshīra or Dugdha) and Sweet Water (Udaka)
- 6 Which are the seven sages, Marīchi, Atri, Amgirāk, Pulastya, Pulaha, Kratu and Vashishtha. Or grahas are the seven planets excluding Rāhu and Ketu
- 7 Jambu, Plakska, Shālmalī, Kusha, Krauncha, Shāka and Puskkara of which the world is composed
- 8 Dhātu that is, chylc ( rasa ), blood ( asrīk ), flesh ( mamsa ), fat ( meda ), bone ( asthi ), marrow ( majjā ) and semen ( shukra ) of the physical body
- 9 Svara. The text here refers to Shadja, Rishabha, Gandhara, Madhyama Panchama, Dhaivata, Nishada located in the Vishuddha chakra See Introduction to "The Serpent Power" Tantrik doctrine is expressed in terms of sound (shabda) and music is merely a species of it or grossly manifested sweet melodious sound Musically considered the svaras are Sa, 11, ga, ma, pa, dha, ni (corresponding with the European scale c, d, e, f, g, a, b) which constitute the grama or gamut The intervals between these are the sub tones or shrutis of which there are 22 The gramas are threefold—low, middle and high or udārā, mudārā, tārā corresponding with the three svaras udātta, anudātta, and svarit, pronounced from the navel, chest and head and called by the Mohammedan musicians nābhi (navel) baksha (chest), kapāla (head). As there are 7 tones and 3 grāmas there are 21 mūrchchhanās.
  - 10. Maheshī 11 Samaste 12 Samastasvarūpe
- 13. Samastes hu vastus hu anusyūtas hakte, hit the power (shakti) which is "sewn into" or interweaved with all things. For nothing is or acts but by Her power and this existence and action is Her power that is Herself

Downloaded from https://www.holybooks.com

Who dost assume forms both gross and subtle Thou art spoken of as memory and knowledge And as the want thereof ( $\tau$ ).

20

Let all our thoughts be ever of Thee, Oh our Great Lady (2), May all our speech be of, and all our hymn to, Thee, May all we do (3) be homage to Thee. Be ever gracious to and pardon me (4).

## CHAPTER XII.

This Chapter gives an exposition of the worship of Shrī or Lakshmī and states Her Bīja (5) and Dhyāna and the Japa and Homa in her Sādhana. Her nine Shaktis (6) are to be invoked round Her Pītha. Verse 29 gives a Dhyāna of Her as Ramā and 32 Shaktis of Ramā are enumerated who should also be worshipped. The worship of Shrī leads to purity; bodily perfection and beauty, intelligence and devotion to Vishnu; and not only the Sādhaka but his bed and all other things belonging to him are purified.

## CHAPTER XIII.

At the commencement the Triputā (7) Mantra is indicated. After doing Amganyāsa with that Mantra the

<sup>1.</sup> For Devi is avidy $\bar{a}$  ( ignorance ) as She is also vidy $\bar{a}$  ( knowledge ). Through the first She binds and by the second She liberates.

<sup>2.</sup> Maheshī

<sup>3</sup> That is all bodily action, eating, drinking, sexual intercourse, walking, sleeping etc., which should be offered to Her and thus divinised. In the same way the Hymn to Vishnu in the 21st Chapter of this work contains the fine line—Devesha karmasarvam me bhavedārādhanam tava—"Oh Lord of Devas, all my actions should be worship of Thee."

<sup>4.</sup> The Prapanchaṣāra then recites the fruits of this Hymn saying that he who does japa, pūjā and recites this hymn with reverence attains that which is the supreme wealth and abod e. Whoever serves the injunctions becomes both yogī and bhogī, that is, he has according to Tantra both liberation and enjoyment.

<sup>5.</sup> Shrīm.

<sup>6.</sup> Verse 8.

<sup>7.</sup> An antargatā Devī of Tripurā. See Tripurāsrotra in Tantiasāra, translated with commentary at page 172 of Arthur and Ellen Avalon's "Hymns to the Goddess,"

Downloaded from https://www.holybooks.com

Sādhaka should meditate on the Devī as on a lotus seat in the heait lotus (1) After Pūjā to Her, Her Avarana Devatās should be worshipped Her Japa is done 1,200,000 times (twelve lakhs) In vv 4 and 5 Her Dhyāna is given In v. 10, the Dharani Bija is indicated The Rishi is Varaha, the Chhandah is Niviet, and the Devatā is Dharanī follows Tvarıtā Vidya who is so called because She grants success to Her worshippers very speedily. The worshipper of this Tvaiita mantra is tempted by celestial damsels. If the Sādhaka overcomes these temptations then Devī Tvaritā grants all his desires Totalāvidhi is described in vv 64-66 Then Nitya Mantra is indicated and the mode of Her worship laid down. V. 84 says that (amongst other fruit secured by this Mantia) if he who is initiated therein thinks of a woman and makes Japa of this Mantra a thousand times, even when lying on his bed (2), then that woman becomes so maddened by the arrows of Madana the God of love that she comes running to him

## CHAPTER XIV

Deals with the worship of Durgā Hei Dhyāna is given in v 4 In v 7, Her nine Shaktis are given Vv. 11 and 12 enumerate Her weapons, and another set of Shaktis. Again in v 31 further Shaktis are given One of the fruits of Her pūjā is declared to be the power to bring under control even the wives of Kings Some warrior Shaktis are given in v. 72.

# CHAPTER XV

Is concerned with the details of the ritual of the worship of Sārya (Sun) the Sāttvika aspect of Bhuvaneshvarī.

# CHAPTER XVI

Indicates the Mantra of Chandra (Moon) and deals with His worship V 8 gives nine Shaktis of Chandra At v. 25,

I. That is, not anahata but the small Ishtadevata lotus below it.

<sup>2</sup> That is, the mantra is so powerful that it may be recited with success under the easiest conditions.

Downloaded from https://www.holybooks.com

the Agni mantra is indicated; and at v. 30, the nine Shaktis of Agni are enumerated. The rest of the Chapter is largely concerned with the fruits of the various forms of worship. Chandra is the Rājasa and Agni the Tāmasa aspect of the Devī.

#### CHAPTER XVII

Treats of the worship of Mahāganesha. Vv. 5-17 give the Dhyāna. V. 22 gives His nine Shaktis. These include Tīvrā, Jvālinī, Bhogadā, Kāmarūpinī, Ugrā, Tejovatī, Satyā, Vighnanāshinī.

#### CHAPTER XVIII

Contains the Manmatha (1) Mantra. The Dhyāna is in v. 4. His nine Shaktis (v. 6) are Mohanī (She who charms). Kshobhanī (She who perturbs), Trāsī (She who causes anxiety), Stambhanī (She who paralyzes), Ākarshinī (She who attracts), Drāvinī (She who softens), Āhlādinī (She who causes joy), Klinnā (She who moves the heart), Kledinī (She who moistens) (2). His Gāyatrī is given in v. 11, as follows:—Kāmadevāya vidmahe: Pushpavānāya dhīmahi: tānno' namgah prachodayāt. (3) The Mantra is at vv. 12-14 The 16 Avarana Shaktis are given at vv. 19-21. They are Yuvati (Youthfulness), Vipralambhā (Deception), Jyotsnā (Moonlight or Splendour), Subhrū (Beautiful eyebrows), Madadravā (Soften ing state of love), Suratā (Amorous play), Vārunī (Shakti of Varuna) (4), Lolā (Agitation) (5), Kānti (Beauty) Saudāminī (Lightning), Kāmachhatrā (6) (all which induce passion)

r. "He who agitates the mind" or Kāmadeva "Deva of desire" the God of sexual desire whose mantra is Klīm. Other names of this Deity are Pradyumna "the powerful one" or "He who overcomes all," Kandarpa "He who fills the mind with happiness," Smara "He who pertubs or inflames" and ( see pos.) Anamga "The bodiless one." At marriage and when a wife leaves her father's house to go to her husband for the first time petitions ware addressed to Him for children and marital happiness,

<sup>2.</sup> The above and the avarana Shaktis are simple examples of what is meant by a Devata's Shaktis and are for this purpose enumerated.

<sup>3. &</sup>quot;Let us know Kāma Deva; let us meditate on Him the arrows of whose bow are made of flowers. May that Bodiless One direct us." Kāma is called the "Bodiless one" as He was consumed by the fire of Shiva when he sought to distract the latter from His yoga.

<sup>4.</sup> Quære.

<sup>5.</sup> Or fickle, lustiul: it may also mean the male genitals, as yoni is given post.

<sup>6.</sup> Chhatra ordinarily means umbrella; or all covering things thus the season of spring or the sight of a beautiful woman would be Kāmachhatra.

Chandralekhā (The Digits of the moon) (1), Shukī (a female parrot (2), Madanā (Passion of love), Yoni (The female genitals), Māyāvatī (She who deludes) At v. 21 His sixteen servants are given, namely, Shoka (Heat or anguish), Moha (Delusion), Vilāsa (Coquetry or play with women), Vibhrama (Perturbation or confusion or amorous gestures), Madanātura (Helpless state induced by passion), Apatrapa (Shamelessness), Yuvā (Male youthfulness) (3), Kāmī (Amorousness), Chyutapushpa (Mango blossom) (4), Ratipriya (Pleasant coition), Grīshma (summer) (5), Tapānta (Rainy season) (6), Ūrja (Autumn), Hemanta (Dewy season) (7), Shishira (winter), Mada (Spring). The text at vv. 24 and 25 says that at the corners of the Yantra of Madana should be worshipped the play of the amorous sidelong glances (8), the sensuous movements of woman's body (9), the Mādhavī creeper (10), Mālatī flower (11), the gazelle-like eye (Harizākshī) and the entiance-ment of passion (12).

The text then describes (vv. 27 et seq.) the union of husband and wife (13). The body of man is a manifestation of Aham-

- I Taken collectively as the source of light
- 2. A lovesick person as described in the Alamkarashatra keeps a parrot to whom he or she tells his feelings
  - 3 As yuvatī is a youthful woman
- 4 Mangoes blossom mostly in spring the season of love, and one of the God's arrows is made of them. Jayadeva says "In spring the cuckoo gladdened by the sight of the mango buds calls sweetly in every forest Kuhu Kuhu. The wind from the Malaya mountain wafts the fragrance of cloves. To wound the heart of woman spring advances with Kāma whose bow is formed of flowers, his bowstring a row of bees, his arrow the budding mango shoot: Krishna now gambols, but the separated lovers endure severe misery."
  - 5. The seasons are companions of Kamadeva, v. post.
- See brief discriptions of the six seasons extracted from different Sanskrit authors in Ward's View of the History, etc., of the Hindoos, (1818), Vol I. p. 519 "In summer the earth through the fierceness of the heat is like a widowed woman in the bloom of youth (tormented by desire) The scorching wind is as the breath of the serpent Ananta at the churning of the ocean. The sun is like the countenance of one puffed up with riches The world is motionless like the eyes of the yogi in the meditation (Süktikarnām; 2ta).
- 6 This season the delight of the aniorous comes like a king sitting on a cloud formed maddened elephant, the lightning his flag and the thunder his large kettle drum" (Kalidāsa).
  - 7. Kārtika, Agrahāyana from middle of October to middle of December
  - 8. Apāmgabhrūvi'āsa.
  - 9. Hāvabhāva, the movements a person makes which indicate desire.
  - 10. Creeper with sweet smelling flowers, married to the Mango tree
  - 11. A kind of jasmine.
  - 12. Madotkatā.
  - 13. Nijāng vanitām; the wife and not some other Shakt.,

    Downloaded from https://www.holybooks.com

kāra (1) and is the abode of error (2). Woman is Buddhi (3). These two are united in the Chittayoni (4), that is, in that mental function of the Antahkarana which is here figuratively regarded as the Yoni or womb of Buddhi. Ahamkāra is thus united with Buddhi and husband with wife (5). The ausband is to think of himself as Madana (6) in the form of ire and of his Shiva (7) as a flame of fire. Let him embrace ner who is overspread by its flame and let him sip with his congue the nectar of her teeth and tongue. Let him think of his beautiful wife (8) as the embodiment of nectar whose body (9) is as it were the butter (10) which is melted in that fire. Let him touch her arms thinking them to be the flowery arrows of Kāma. The Mantrin should keep his self-control and take care not to injure the Jīva (11). In all the stages of passion (rati) he should be self-controlled. Thus should one's own beloved be worshipped (bhajet). If it be done thus then she who is struck by the arrows of Kama follows her husband like a shadow even in another world (12).

At v. 40 is given the Mantra of Krishna; the Rishi of which is Nārada, the metre (chhandah) Gāyatrī (13) and the Devatā Krishna. At v. 43 is the general Dhyāna of Krishna and in v. 47 His Dhyāna as He should be meditated on in the morning is described. Then He is thought of as a child of the colour of a blue lotus with a girdle of little bells covering his waist, thighs and buttocks. His throat is adorned by large and shining tiger claws. His face smiles happily like a lotus. It is He who killed the demons Shakata (14) and Pūtanā (15).

- 1. Vilasadahamkāratanu.
- 2. Vibhramāspadībhūta, for it is tamoguna.
- 3. Buddhisharīrā nārī.
- 4. Chittayonim adhigachchhet.
- 5. As in the Jīva the Ahamkāra and Buddhi which are in it unite in its own Chitta, so restraining the body let the Mantrin unite with his own wife alone.
  - 6. He thinks of his vrittis as being the embodiment of Kama the God of Love.
  - 7. The limga.
  - 8. Lit. the "slender one" -tanvītanu.
  - 9. Lit. the Mandanagara.
- 10. Navanīta. In Homa clarified butter is poured into the fire and sexual union is one of the fire fires.
- II. That is, he should not over-exert himself and thus injuriously affect his ajapā-mantra, or vital breath. Padmapāda refers to Kāmashāstra.
  - 12. Bhavantare ; or ( may be ) another birth.
  - 13. There is here the same divisions as in the ordinary Gayatri.
- 14. A demon who attempted to fall on and crush the infant Krishna who with His foot killed him.
- 15. Kamsa sent Pūtanā, the milk of whose breasts was poison, to Krishna; but He sucked her life away. See Devībhāgavata Purāna, IV. 24.

He is the Govinda to whom Shamkara, Indra and others do obeisance.

- At v. 48 is the midday meditation (Dhyāna). Let the worshipper then think of Him as Mukunda lustrous as the full blown lotus, with eyes like blue lotuses, surrounded by cows and herdswomen (Gopīs), as one Who has conquered all His enemies, Whose pure smile is like the white jasmine and the Mandāra flowers. His head is adorned with peacock feathers. He is the strong lustrous One habited in yellow raiment. Those who thus worship Him gain wealth (I).
- At v. 49 is given the evening Dhyāna. He is then contemplated upon as the unconquerable One Who by His valour has laid in the dust all His enemies and "has lightened the weight of this Earth" (2). Who is ever surrounded by great Riskis such as Nārada and others who desire to learn from him the true meaning of Tattva. He is pure, incomparable, imperishable and luminously blue. He is the Vāsudeva "Who steals (3) the creation and maintenance of the universe" and Who grants Liberation

## CHAPTER XIX

Deals with Yoga. The Pranava (Om) is the Kalpa tree of all desires and the grantor of Liberation. The Dhyāna is given in v. 4 of Omkāra or the Pranava as representing Vishnu. Vv. 8-12 give the Avarana devatās of Vishnu and their respective Shaktis. At verse 14 Yoga is spoken of. Yoga is defined as the constant uninterrupted vision in oneself of the Atmā which is without hands, feet, mouth or other limb or body (4).

The faults which are impediments (Dūshana) of Yoga are enumerated, viz.—Kāma (lust), Kopa (anger), Lobha (greed), Pramoha (ignorance), Mada (pride), Matsaratā (envy). In verse 16 the well known Amgas of Yoga such as Yama and so forth are given and then defined. The several names of Omkāra follow (v. 34).

I. This is the Rājasika form, as the morning form is Sāttvika from which no material fruit is gained but the gifts of the spirit only.

<sup>2.</sup> By the removal of iniquity.

<sup>3.</sup> That is, He destroys the world. This is the Rudramurti.

<sup>4.</sup> Kara-pāda-mukhādivihīnam anāratadrzshyam ananyagam ātmapadam Yamihātmani pashyati tattvavida stamimani kila yogamiti bruvate.

Downloaded from https://www.holybooks.com

V. 42 describes how the different parts of Omkāra are dissolved in Shānta. A is dissolved (Samharet) in U, U in M, M in Bindu, Bindu in Nāda, Nāda in Shakti and Shakti in Shānta.

Five states (Avasthās) of consciousness are given (v. 46) and not four, viz.:—Jāgrat (waking), Svapna (dream sleep), Sushupti (dreamless slumber), Turiya (the fourth state) and Tadatīta (that which is above the fourth) (1). They are then defined. Jagrat is that enjoyment which the enjoys by the aid of its own senses (Indrivas) (2). Svapna is that feeling or perception (Anubhava) which exists through these senses when devoid of consciousness (Samina) (3): Sushupti is that condition of quietude which is caused by the effortless state of the Atma (4). Turiya is the state when the Ātmā sees the Supreme with unclouded vision (Chetas) (5). The fifth state is that which immediately precedes Liberation (Mukti) and is defined as "that condition where the Yogi realises the inseparateness of Atmā and Paramātmā. this state Liberation is not far" (6). When Pavana (Vāyu) is the subtle Pashyantī (7) and in Madhyamā (7) and Vaikharī (7) when at the end of Sushumnā (8) then Jāgrat is the utterance of the Bija, Bindu is Svapna, Sushupti is Nāda, Shakti is Turīva and Shānta is Lava (absorption) which is beyond Turīya.

I. So the Devī, in the Lalitā, is addressed as Sarvāvasthāvivarjitā, that is, "transcending all the states." Three Sūtras in the Shiva Sūtras describe this state. See Bhāskararāya's Comm. on Lalitā V. 63.

<sup>2.</sup> Svair indriyair yadātmā bhumkte bhogān sa jāgaro bhavati. See Introduction to The Serpent Power.

<sup>3.</sup> Saminārahitair api tair asyānubhavo bhavet punah svapnah; that is, apparently when the sense organs cease to act directly on new objects of their functioning and Ātmā is conscious of mental images generated by those senses when in the Jāgrat state.

<sup>4.</sup> Ātmanirudyuktatayā nairākulyam bhavet sushuptir api.

<sup>5.</sup> Pashyati param yadātmā nistamasā chetasā turīyam tat.

<sup>6.</sup> Ātmaparamātmapadayor abhedato vyāpnuyād yadā yogī,

Tachcha turīyātītam tasyāpi bhavenna dūrato muktih.

What is here referred to is that which is called Jīvanmukti. When the body is relinquished there follows complete or bodiless Mukti (Videha Kaivalya).

<sup>7.</sup> The subtle states (bhāva) of sound so named.

<sup>8, &</sup>quot;At the end of Sushumns." The end is just below the twelve-petalled lotus which rests on the upper end of Sushumns. Here the meaning may be towards the end,

Sūkshmākhyāyām pashyantyām madhyamākhyavaikharyoh.

Mahāvishnu then says—In leaving the body, entering another body and re-entering one's own body the places of exit and entry are the Amgushtha (either thumb or great toe), Gulpha (the ankle), Jānu (knee), Guda (anus), Sīvanī (frænum of prepuce or quære glans penis), Medhra (penis), Nābhi (navel), Hridaya (heart), Grīvā (neck), Lambikāgra (tip of the tongue), Nāsā (nose), Bhrūmadhyalalātāgra (middle of eyebrows on the forehead).

He then speaks of the conquest of, or power of control over, the five elements This is done through their respective Shaktis and Bījas, with which the self is identified (1). Thus to control fire the self is made one with its Shakti and Bīja (v. 56) He then describes the three states (2) of Siddhi (power) and the eight Siddhis; to possess all of which is to be Jīvanmukta.

#### CHAPTER XX.

Deals with the meaning of the eight-letter Mantra of Nārāyana "Om namah Nārāyanāya. The meaning is that Tāra (Om) arises from Shakti and means So'ham ("I am He") Na and Mah are negatives. Nā is water, Rā is fire, Ya is air, Na is earth; and the last Ya is there as a case-ending (3) The Rishi of the Mantra is Sādhyanārāyana, the metre is Gāyatrī and the Devatā is Paramātmā. Verse 7 gives the Dhyāna of Mukunda (4) In the Sādhana of this Mantra the body of the Sādhaka is the Pītha. V. 12 says that when Nyāsa is done with the letters of this Mantra then the Mantrin becomes the object of his own worship for he is personally composed of the letters of the Mantra.

At v. 60 the Mahāvishnu enumerates the ten Avātaras of Vishnu omitting Buddha and substituting Balarāma (5).

I. Shaktibhish cha tadbījai sārūpyam ātmanash cha pratinītvā; that is (to translate literally) by inducing a state of sameness (sārūpyam ātmanah) of the self (of the operator) with the Shakti and Bīja (of the elements).

<sup>2</sup> That is, signs of approaching Siddhi or possession of Siddhi. The three states are; prasūchika ("indicative" e g, physical signs such as thrill, hair standing on end (pulaka), etc.); pratyaya ("conviction," e g, beatitude, restraint of breath, etc.), and the third is Siddhi itself which is of various kinds, the chief enumeration being eight.

<sup>3</sup> No more is said in the text, but the meaning is "I am He and not the five elements ( named )"

<sup>4.</sup> A title of Vishnu as the Giver of Liberation,

<sup>5.</sup> Shakyamun Gautama, it may be noted, was not, as is commonly supposed the first Buddha. He merely gave shape and systematised the teachings of other Buddhas who preceded him. Both Buddhistik and Brahmanik writings of old prove this.

Vv. 21-24 state the Kirītādi Mantra (1). The Shaktis of the Pītha given in v. 29 are Vimalā and others. The rest of the Chapter deals with placing of the jar, Japa, Archana and other ritual details.

# CHAPTER XXI

Treats of the twelve Yantras or diagrams of the twelve Rāshis (signs of the Zodiac) (2).

At vv. 54-69 is given a fine Hymn to Vishnu here translated which is directed to be sung for the pleasure of the Deities who are to be worshipped in these Yantras.

# HYMN TO VISHNU.(3)

1

Oh Bhagavan (4), be gracious to me Whose mind is dulled with ignorance; Give me the gift of devotion To the pollen of Thy lotus feet.

2

Oh Bhagavan, be gracious to me; Thou cannot be imagined, Abode as Thou art of immeasurable lustre, Be gracious, Oh best of Purushas (5), Who allayeth all our pains.

<sup>1.</sup> The Mantra used in the worship of the ornaments of Vishnu such as crown armlet, necklace, etc.,

<sup>2.</sup> Mesha (Aries), Vrishabha (Taurus), Mithuna (Gemmi), Karkataka (Cancer), Simha (Leo), Kanyā (Virgo), Tūlā (Libra), Vrishchika (Scorpio), Dhanuh (Sagittarius), Makara (Capricornus), Kumbha (Aquarius), Mīna (Pisces); the solar year beginning with the entrance of the sun into Mesha.

<sup>3.</sup> Ch. 21, v. 54.

<sup>4.</sup> The Brahman as the possessor of all powers (aishvarya) which belong to Ishvara. This is one of the Saguna aspects of the Brahman.

<sup>5.</sup> The individual spirit.

3

Oh Isha (1), Oh Stainless One, be gracious to me, Who art the self of the Universe (2) And bliss itself (3); Essence unimagined (4), To Thyself art Thou known only (5).

4

Be gracious to me, Highest of the highest, Who art the Deepest of the deepest Be gracious, Oh Goodness and Beauty, Who art Majesty itself to the majestic. Great Light, be gracious to me

5

Be gracious, Unmanifested One (6), Ever pervading in that which ever pervades: Minutest of the minute, be gracious; Most loving of the loving, be gracious; Be gracious, Thou Who art the end of all ends.

6

Be gracious to me, Greatest of the Great, Oh Lord of all, Unending One (7), be gracious, Who art eternal, Māyā (8), Holder of the conch (9), Be gracious to us mortals: Oh Mādhava (10), may You be ever victorious

7

Victory be to Thee, Oh beautiful One! Victory be to Thee Who art gentleness itself!

I Lord.

<sup>2.</sup> Vishvātman

<sup>3</sup> Anandatman

<sup>4.</sup> Achintyasara.

Svasamvedyasvarūpātman

<sup>6</sup> Avyakta.

Ananta. If 'ananya' be read for 'ananta' the meaning will be "Who art inseparate from Thy creatures".

<sup>8.</sup> Māyātman; Lat. one with or inseparate from Māyā His Shakti

<sup>9.</sup> By Shamkha (coneh), says Shamkarāchārya, is meant Bhūtādyahamkāra. See Visāmusahasranāma, Vol 15 of this series, for the true sense of the epithets used in this hymn.

<sup>10.</sup> A title of Vishnu as husband of Mā or Lakshmī Downloaded from https://www.holybooks.com

May You conquer, Oh Keshava (1). Holder of the bow, Destroyer of Keshin (2), Oh Auspicious One, delighter of Nanda (3), May Thou be ever victorious.

8

Victory to Thee
In Whose hands are discus and mace (4);
Unconquerable One, may You conquer!
Thy head is adorned with a crown set with varied gems,
Oh Janardana (5), be ever victorious.

9

The shadow (of the great wings)
Of the King of Birds, Thy carrier (6), obscures the Sun;
Oh Enemy of Hell (7), salutation to Thee!
Oh Madhusūdana (8), obeisance to Thee!
May Thou be over victorious.

10

Salutation to Thee, Oh Lotus-eyed!
Obeisance to Thee Who art collyrium to our eyes (9)!
Salutation to Thee, Destroyer of sin!

I. This epithet of Vishnu has several significations one of which is indicated in the text, viz., He who destroys the Daitya Keshin. Another common definition is Ke jale shava iva bhāti iti Keshava: that is, "he who looks like a corpse in water" referring to the time when after pralaya and at the commencement of the creation of the world Vishnu lay in the ocean of milk (Kshīra-samudra). Other definitions given in the Shabdakalpadruma are:—Ka=Brahmā: Īsha=Rudra: Va=Vayati or "He who at pralaya having surrendered the 3 forms" (mūrti of the Trinity) which are upādhis exists in the form of the one Paramātmā: or Ka—A—Īsha: Ka—Brahmā; A=Vishnu; Isha=Shiva: Keshava is He who controls these three: or Ka—Īsha="He to whom Brahmā and Shiva are son and grandson."

See Vol. XV of this Series.

<sup>2.</sup> See last note.

<sup>3.</sup> Foster father of Krishna.

<sup>4.</sup> Chakra and Gadā which are His implements.

<sup>5.</sup> Epithet of Vishnu as destroyer of the Asuras called Jana who dwell in the ocean; or it also means the "one who is prayed to for the attainment of Purushārtha (that is, Dharma, Artha, Kāma, Moksha). Vāchaspatya Dict.

<sup>6.</sup> Garuda who is the vehicle (vahana) of Vishnu.

<sup>7.</sup> Narakārāte. Naraka, usally translated to mean 'hell', means 'rebirth'.

<sup>8.</sup> Epithet of Vishnu as slayer of the Asura Madhu, i. e. Tamo guna

<sup>9.</sup> Collyrium (anjana) is used to clear the eyes and sight. The Lord clears the spiritual vision of His worshippers and grants them spiritual knowledge.

Obeisance to Thee, Our Lord (1)! Salutation to Thee, Dispeller of all fears!

II

Reverence to Thee, Who dost absorb all things in Thyself, Who hast secured the Kaustubha gem (2). Obeisance to Thee, Who art beyond all sight (3) And beyond all speech.

12

Salutation to Thee
Who art beyond all remembrance,
Obeisance to Thee
Oh Cause in three-fold form (4)
Of creation, maintenance and dissolution,
Knowable in Thy various partial appearances (5),
Salutation to Thee.

13

Salutation to Vishnu Conqueror of the enemies of the Tridasha (6), Paramātmā and Sūrya (7)

<sup>1.</sup> Ishāna

<sup>2</sup> A dark gem with the lustre of millions or suns which is worn by Vishnu on IIis breast. It was formerly in the great ocean but Vishnu having desired it, the gem was on the churning of the ocean secured by Him See ante p. 34.

Nayanātīta. 4 As Brahmā, Vishnu and Rudra.

<sup>5</sup> Vibhinnajneyānisha, lit "Whose various or seperate parts are knowable" The One has in Itself no parts but It displays Itself in various ways in the world Each of such displays is a partial manifestation. What is seen is in this sense a part of Him

<sup>6.</sup> Tridasha is a term for the Devas Various explanations are given of the word. The simplest is that which makes it equal to 10×3+3 or 33 according to the rule of madhyapadalopa samāsa. These 33 are the following Devas, viz., 12 Suns (Aditya), 11 Rudras, 8 Vasus, 2 Vishvedevas According to another interpretation the term includes all Devas, meaning tritīyā yauvanākhyā dashā yasya. As there are three states called infancy, boyhood and youth, tridasha then means he who has attained the third state called yauvana (youth), for the Devas are ever youthful. Or tri means he who has the "three," viz, birth, existence, destruction; not in the sense in which these terms are applied to mortal men who have increase, change and decay; but they come into existence and exist and when their merit (puziya) is exhausted they leave Heaven and thus cease to be devas. They are called immortals (amara) but only in the limited sense of beings who exist until pralaya.—Or tri=thet hree pains (tāpa) for they who are not affected by the three fold division, of sorrow.

<sup>7.</sup> Chakrabandhave; lit. "friend of Chakra" which according to Hemādri here means the Sun (Sūrya): for He is the Bharga, the Hiranya Puruska in that golden luminary. See Chhāndogya Upaniskad, Adhyāya I, Khanda VI. Rik, 6 and 7.

Who holdeth the discus (1) whereby The array of Thine enemies is destroyed.

14

Thou art in the form of the whole Universe And art worshipped by the whole Universe, Thou art the self of all beings in the Universe (2), Salutation to Thee!

Thou art meditated upon by Yogins.

To Thee Who art the Inner Self (3), obeisance.

I 5

Salutation to Thee Who art the Giver of enjoyment (4)
To Thy devotees!
Reverence to Thee Who art the Giver of Liberation (5)
The actions of my mind, word and body
Should be meditation on Thee, praise of Thee and obeisance to Thee (6).

16

Oh Lord of Devas (7)! All my actions should be worship of Thee (8) And my worldly longings oblation to Thee.

# Phalashloka.

The Mantrin (9) who in this manner
Is devotedly attached to the worship of Vishnu
By the doing of Havana, Japa, and Archā (10),
Such an one having certainly obtained all fruits of desire
And being wholly satisfied (11)
Attains that final Liberation (12)
Which is freedom from birth and death.

<sup>1.</sup> Chakra. 2. Vishvabhūtātmane. 3. Adhyātmarūpine. 4. Bhakti. 5. Mukti.

<sup>6.</sup> The purposes to which mental, vocal and bodily action should be put are His worship. In meditation (dhyāna) the operation of mind is displayed; in hymns of praise (stuti), and in bowing or genuflection to make salutation (namaskriyā) the powers of speech and body are respectively used.

7. Devesha.

<sup>8.</sup> A fine line. Devesha karmasarvam me bhaved aradhanam tava. A line wanting in the former edition has been found and printed in this. The Hymn now contains 16 verses. The last line is indicative of renunciation.

<sup>9.</sup> Mantrin=mantro guptabhās/hanam yasya asti. He who has the mantra or secret word. Here used in the general sense of the initiated dovotee.

<sup>10.</sup> That is, Homa, "recitation" of Mantra and worship with flowers and other upachera.

<sup>11.</sup> Lit. "having his antarātmā fully satisfied." 12. Uttamām muktim.

## CHAPTER XXII

Gives the twelve-lettered Mantra (1) of Vishnu; and three kinds of Nyāsa are prescribed with the letters of this Mantra: viz,—Samhāranyāsa in which Nyāsa begins from the feet and proceeds upwards to the knees, limga, navel, belly, heart, hands, throat, mouth, eyes, head and the crown lock (Shikhā) (2), Srishtinyāsa in which the rite begins with the Shikhā in the reverse way; and lastly, Sthitinyāsa in which the Nyāsa commences in the middle with the heart, goes down to the feet and then from the hand goes to the Shikhā. The first is for the destruction of all Dosha (fault); Srishti is for the creation or production of good; and the object of Sthiti is to gain peace (Shānti).

The Mantras of Sudarshana are given. The Chapter continues with ritual detail. The fruit gained varies with the offering made. Thus by the offering of bael leaf with appropriate Mantras freedom from disease is attained.

#### CHAPTER XXIII.

Gives several Mantras including that of Vishnu as "The Charmer of the whole Universe" (Trailokyamohana). A remarkable meditation on Him is given in terms of sensuous splendour at vv. 37-49 and which is as follows —

## MEDITATION ON VISHNU.

Think of a beautiful garden of Kalpa trees fragrant with the scent of flowers and musical with the humming of big bees. Therein meditate upon Ramāpati (3), seated on Garuda (4) who is on a red lotus. The husband of Shrī (5) is the colour of a full blown red hibiscus flower and shines with the radiance of ten million rising suns. He is in the full flush of beauteous youth shedding the nectar of His sweet scented presence and lovely form. Kind is He to all. He holds a conch shell, bow, club (Mushala), noose (Pāsha), discus (Chakra), sword, mace (Gadā), goad (Amkusha). His eyes

<sup>1.</sup> Om Namah Bhagavate Väsudeväya.

<sup>2.</sup> Thus Om padbhyām namak (Om, salutation to the feet); Nam jānubhyām namak (Nam, salutation to the knees), Mak limgāya namak (Mak, salutation to the Limga); Bhang nābhaye namak (Bhang, salutation to the navel) and so on, thinking the while of the body of the Ishtadevatā into which the Sādhaka's body is being transformed.

<sup>3.</sup> The husband of Rama or Shri or Lakshmi; that is, Vishnu

<sup>4.</sup> The bird-king who is His vehicle ( vāhana ). 5. Laksāmī.

Downloaded from https://www.holybooks.com

are fixed in gaze upon the face of Shrī, His spouse embraces him in the fullness of Her love (1). Shrī is of peerless beauty and like molten gold, joyous and decked with all jewels. She holds a lotus. Her eyes are like lotuses thirsty to drink the honey from His lotus mouth. Such is the thrill (romancha) of Her passion that it has covered Her body with pearly beads of sweat. In attendance upon them are all the Devas with their attendants, Daityas, Rākshasas (2), Gandharvas, Yakshas, Pannagas (3) and the foremost of sages (Muni). Encircling Vishnu and His spouse are their househld women with heavy thighs, hips and breasts (4), sweetly smiling. They look with ardent longing upon Him making obeisance their soft folded hands. Pierced by the arrows of Anamga (5) they move voluptuously (6). Their lips part but scarcely utter a sound for they are tremulous with passion. Their hair and clothes are in disorder. They are shameless with passion (7). Their whole body shakes. They breathe heavily. All steadiness is stolen from them. They are about to fall, rent as they are by the terrible arrows of Manmatha (8). But yet they do not fall being strengthened and raised by the beauteous glance of Vishnu. Forming lotuses as it were with their hands (9) they go towards Him and worship His two feet and with the murmur of hardly uttered words and with eyes wet with tears of joy say to Him "Supreme Lord and Husband, be our Refuge" (10).

This meditation is of a typical Vaishnava quality. It is based on the idea which is expressed in the words said by the Vaishnava Gurus or Gossains to their disciples, "I am Shyāma (Krishna) you are Rādhā."

In His manifestation as Rādhā He is both the fount of Emotion (Rasa) and Emotion itself which includes the sexual sensation (Shringāra) and the higher love (Madhura) which in the more spiritually evolved marriage is associated with it. The worshipper rises above the unconscious animal life and the evil consciousness so often accompanying this up-

I. Madotkafā: lit. She is in the extreme entrancement of passion.

<sup>2.</sup> Demonic beings.

<sup>3.</sup> Various kinds of lesser divinities (Devayoni). See The Great Liberation p. 2 & Notes.

4. Spashta-kaksha-jaghanastanana-bhara-

<sup>5. &</sup>quot;The Bodiless One" a title of Kama, God of sexual desire.

<sup>6.</sup> Hāva-bhāva. See ante p. 40 n. 9. 7. Madanavigatalajjaih.

<sup>8.</sup> A title of Kāma as he who agitates the mind, See ante, p. 39, n. 1. and Ward's Hindoos, II, 177, 178.

<sup>9.</sup> The hands are put together," with the palms upward and curved like the hollow of a flower.

10. Bhava parameshvara patih sharanam nah.

ward movement in which the passions are regarded as things only of and for the limited self (1). The gratification of sense in serving self alone is a "sowing to the flesh". He therefore identifies himself with Rādhā and thus places himself under the direction of Her Lord with whom She is one and who as the Antaryamın or indwelling Spirit guides and controls the body and its senses. Thus gross desire is purified by its direction towards that abode of Vishnu wherein He as Gopāla plays and becomes as it were the vehicle on which subtle aspiration is made to rest. This inner sentiment has been sometimes exteriorised in accordance with the principle of Hindu worship whereby thought being translated into action is, by an established psychological law, reinforced by it This is exampled by the Sakhibhava of the Vaishnava and certain ritual details in the Rahasyapujā of the Shākta A radical analysis af these theories and rites will. I believe, disclose a common ground and object, namely, the control and spiritualization of those passions which if left to themselves become so formidable impediments of spiritual progress There are of course differences in the methods and devotional concepts —Thus Vaishnava worship being of a dualistic trend retains the ideal distinctions of sex and person. In Shakti worship the aim is more directly monistic and accordingly the Sādhaka regards himself as the Devī whom he worships and not as the spouse of the Devata even though according to the true inner doctrine governing both modes of adoration the ultimate object of it is one and the same. In his utilization of passion the Hindu has had the sense to know that we must do our market with and according to the funds in our purse. I wish also to add that if the Hindu described that passion in what to the prudish may seem "immodest" detail it was because he found nothing to be ashamed or afraid of in this natural state or function in itself but in its abuse which his Scriptures like any other forbid (2).

The western initiate however in these matters may say that these observations do not exhaust the subject and do not

r These are the states of what other Tantras call that of the Pashu, thus to take an example, the Kulārnava Tantra calls "drinking as one pleases", pashupāna or the drinking of a Pashu or beast. The Vaishnava view is all given in "The Soul of India" by Bipin Chandra Pal to which I refer

<sup>2</sup> These observations are merely here made because to some this kind of devotion is objectionable. Where (as is the general case) it is not understood the dislike of the general Anglo-Saxon temperament is due not to grounds of general validity but to special reasons largely peculiar to the race and its circumstances. According to orthodox interpretation it is "the Church's love unto Christ" which is symbolised in the highly sensuous imagery of the "Song of Solomon"; and abundant material, of the same kind, may be found in the Catholic mystics, to which the same kind of criticism has been applied.

touch upon those other principles which have been asserted according to which sexual relations or interactions are typal of relations universally existent as well as of all action absolutely: the process of redemption (to use western parlance) moreover being according to this view the assimilation of the earthly to the heavenly planes, all physical, psychic and spiritual life being varying forms and degrees of intensity in the one universal stream of radiant Energy. Criticism however of these views or a further development of the subject either from the Western or Indian stand-point would carry me beyond the scope of my present purpose.

The Chapter continues with an enunciation of the offerings which should be given and the rules relating to worship. The worshipper of this Mantra, it is said, acquires wealth and freedom from the oppression of his enemies and in the end attains to the abode of Vishnu.

After the disjointed fashion of several other parts of the work, at v. 64 the magical rites of Stambhana, Mārana and Uchchātana are again referred to though they seem to have no connection with the other subjects of this Chapter.

## CHAPTER XXIV

Deals with the Varāha (1), another Vaishnava Mantra. Verse 24 says Earth is in the tusks of Varāha; the Goddess of Speech is in the grunt of this Boar; Air in His breath and the Sun and Moon are in His right and left hands. In His belly are the Vasus (2); in His ear the points of the compass; the two Ashvins (2) are in His eyes; in His feet is the Lotus-born (3); in His heart Hari (4); and in His mouth Shamkara (5). These should all be worshipped separately. The rest of the Chapter deals with the ritual, Nyāsa, Homa. Yantra and so forth connected with this particular Mantra.

# CHAPTER XXV

Describes the Nrisimha (6) Mantra and the ritual connected therewith. The Dhyana will be found in v. 8.

I. The Varāha (boar) incarnation of Vishnu was for the purpose of drawing up with His tusk the Earth which at one of the dissolutions had sunk into the waters.

<sup>2.</sup> The Devatās of those names. 3. Brahmā. 4. Vishnu.

<sup>6.</sup> The man-lion incarnation of Vishnu in which He destroyed the demon Hiranykashipu. Hiranyakashipu ( = mattress of gold ) is pride of wealth and power.

## CHAPTER XXVI

Deals with the Vishnupanjara Mantra. In v 21 the Dhyāna or formula of meditation on Vishnu is given. The rest of the Chapter deals with the ritual.

#### CHAPTER XXVII

Gives the Prāsāda Mantra (1) which is so called because it purifies the mind V 4 gives the Dhyāna of Shiva. The five Devatās of this Mantra are the five faces of Shiva, viz.— Īshāna, Tatpurusha, Aghora, Vāmadeva, Sadyojāta The Dhyānas of these are given. The Pītha Shaktis are Vāmā, Jyeshthā, Raudrī, Kālī, Kalavikarinī, Balavikarinī, Balavikarinī, Sarvabhūtadamanī and Manonmanī

Dhyāna is given of the various aspects of Shiva (vv. 15, 16). As Sadyojāta He is white like the jasmine (Kunda) and Mandāra flowers. He is four-armed holding in His two hands the Veda and a rosary of Rudrāksha beads and in the other two he makes the gestures (Mudrā) which grant boons (Vara) and dispel fear (Abhaya).

The Vāma Shīva is red, makes the same two gestures and holds an axe and Rudrāksha rosary.

Aghora Shiva who is the dread of the Bodiless One (2) is black with fierce fangs He holds a Rudrāksha rosary, Veda, Noose, Goad, Drum (Damaru), a staff surmounted with a skull (Khatvāmga), spear and skull (3).

Tatpurusha is of the colour of lightning and making the Vara and Abhaya Mudrās holds the Veda and an axe. All the above forms have four faces and four arms.

Ishāna or Isha is of the colour of pearl but has five faces (4). He makes the gestures abovenamed and has the weapons in the hands of Aghora These five are Brahmā, Vishnu, Rudra, Ishvara and Shiva All five forms have three eyes (5).

I For the Paraprasada Mantra See Ch IV. of Kularnava Tantra

<sup>2</sup> Kāma, the Deva of sexual desire According to the reading now adopted, 'tanu' for 'tano', the meaning is 'Aghora Shiva is huge in shape, of a luminous black colour, terrific of aspect with fierce fangs'

<sup>3.</sup> Another Dhyana of Aghora is given at v 18 of Ch. 28

<sup>4.</sup> Where Shiva is meditated upon as Sadyojāta, Vāma, etc., collectively He is thought of as with five faces in all. But when the Dhyana is of one of these forms only then the Mūrti has four or five faces as stated in the text

<sup>5</sup> The central eye of wisdom (jnEnachakshuh) situated between the eyebrows.

Downloaded from https://www.holybooks.com

There is a remarkable (1) Dhyāna of Shiva in v. 41 where He is described as of gracious aspect; seated on a lotus; as it were "a mountain of pearl dust mingled in nectar." He is clad in tiger's skin and decked with ornaments (2); upon His hair high coiled above His head is a digit (Kalā) of the moon (3). He makes the two Mudrās abovenamed and holds an axe and a deer (4). He has five faces.

At vv. 55-64 the following Hymn to Shiva is given.

## HYMN TO SHIVA

Obeisance

To Paramātmā

Manifest as Brahmā, Vishnu and Isha (5)

Whose power it is to create, preserve and to destroy (6).

2

Obeisance

To Thee, the Lord of creatures, Holder of the trident. Who seemeth terrible to all things born on earth in fourfold way (7)

And yet removes the burden of their worldly pain.

3

Obeisance to Thee Who didst drink the shining deadly poison, Nilakantha, Whose throat is stained thereby (8) And Who dost devour the Universe (9).

- 2. Sarvālamkāradīpta.
- 3. The crescent moon is here meant.

- 5. Rudra. 6. They are the embodiments of these principles.
- 7. That is, from the womb, (e.g., mammals) from the egg (e.g., birds), moisture (e.g., insects) and the earth (e.g., trees and plants). See ante, p. 8.

<sup>1.</sup> Because the ordinary picture of Shiva is that of an ascetic but as appears from the text the Dhyāna varies with the object of worship. When worshipped for prosperity He has fleshly beauty and is decked with all ornaments. He manifests the prosperity which the worshipper desires.

<sup>4.</sup> V. 22 of the Mahimnastava of Puskpadanta refers to the incident of Brahmā's lusting after His own daughter Sandhyā and of his transforming Himself into a stag when she to avoid him changed into a hmd. Shiva in anger at the act bent his bow against him. The deer which He holds is said by some to be Brahmā. According to others it refers to a gigantic deer sent out to kill Shiva, but which He took in his hand, See Shivajnāna Siddhiyār, Ed. by J. M. N. Pillai, p. 91. Mriga (=deer) means Veda. Shiva for the ordinary man holds a deer in His hand. But the higher Sādhaka sees the Veda or Brahmajnāna.

<sup>8.</sup> At the churning of the ocean by the Gods by means of the mountain Mandara and the serpent Vāsuki, there was produced amongst other things churned from the sea a poison which Shiva swallowed to save the world. This stained His neck dark blue whence he is called "Blue neck" (Nīlakantha).

At the dissolution of the world which He as Mahākāla effects.
 Downloaded from https://www.holybooks.com

4.

Obeisance to Shambhu (1) Who didst destroy Kāma (2)

Flashing from His central eye dark shining flame,

On Whom meditate Yogis

Freed of all mental pain (3).

5.

Obeisance

To Him Whose body is one with that of His Spouse (4), Who destroyed the sacrifice of Daksha (5),

Grantor of the four-fold desires (6),

He Who is subtle (7), the possessor of Māyā (8)

6.

Obeisance to Him

In physical form (9), the Primal element (10)

Rending His enemies with His trident,

The Destroyer of Kāla (11)

Whose head the cresent moon adorns.

7.

Obeisance

To Him the Naked One

In Whose matted hair are Serpent, Moon and Ganges (12) Whose feet are upon the heads of Devas, Daityas, and Lords of Asuras,

r A form and title of Shiva Meaning "from Him comes good" or "Who is Bliss" Comm. Ch IV, v. 18 Hathayogapradīpikā

<sup>2</sup> God of Desire. See A. & E. Avalon's Hymns to the Goddess, p 39 n (3).

<sup>3</sup> In Yoga upon the supression of the activity of the intellectual function, the first and most subtle manifestation of Prakrati or Māyā, there arises the condition of samādhi in which the Ātmā exists in its own true state freed of all pains attendant on its conditioned state.

<sup>4</sup> Ardhanārsīhvara; the androgyne form in which half of the body is Shiva and the other half Shakti.

<sup>5</sup> See "Principles of Tantra" Vol 1. p. 104.

<sup>6.</sup> Dharma, Artha, Kāma and Moksha.

<sup>7</sup> Anu atom So in Nyāya, ātmā is said to be as fine as an atom. In the next verse His gross aspect is sung

<sup>8</sup> Māyī. He is shaktimān, cf. the line "māyām cha prakrītim vidyāt māyinam tu maheshvaram."

<sup>9</sup> The gross in opposition to the subtle (sūks/ma) aspect celebrated in the preceding verse. This body is Māyā or Prakriti which when it is the constituent of the physical world is gross (sthūla)

<sup>10</sup> Mülabhüta

<sup>11.</sup> Death or time in which lies the seed of death

<sup>12.</sup> The Ganges in its descent from heaven at the call of Bhagiratha was caught in the matted hair of Shiva. It is for this that She is called Bhagirathi. See ante p. 33

8.

Obeisance, obeisance
To Shamkara (1) besmeared with ashes,
Who is both the manifest and unmanifest (2),
The Grantor both of enjoyment and of Liberation (3) to
His devotees.

9.

Obeisance
To the Enemy of Death and Andhaka (4),
Who is the Destroyer of the cities (5);
Obeisance to Thee Who didst rend the tusked Boar (6),
Obeisance ever to Thee
Entwined with great poisonous serpents,
Who art borne upon a great bull (7).

10

Obeisance ever to the Omnipresent One, Appearing as ether, air, fire, water, earth Sun, sacrifier and moon with nectar rays (8)! Dispeller of the dread of Hell, Mayest Thou both now and here (9) Destroy our wordly fear (10).

- I. Shiva. Shamkara = Beneficence.
- 2. Vyaktāvyaktasvarūpāya. Avyakta is what is unmanifested and vyakta what is manifested. According to Sāmkhya, avyakta is mūlaprakrati and vyakta is a vikrati or transformation and manifestation of Prakrati. According to the Vedānta, Avyakta is Ātmā the Reality and Vyakta the World of appearance.
  - 3. For the Tantra grants both.
- 4. A great Daitya, son of Hiranyāksha, brother of Hiranyakashipu father of Prahlāda.
  54. Ch. 8. Vāmana Purāna 59, 70. The word also means tamoguna, ignorance.
- 5. Shiva is Tripurāri exoterically as the destroyer of the Tripura or the three cities of the Asuras, Kamalāksha, Tārakāksha and Vidyunmālī. As the Kālkā Purāna says He is called Tripura because the three gunas are in him. His body becoming triple upon the three-fold manifestation of Brahmā, Vishnu and Rudra. He dissoloves these and He is Destroyer of the three bodies, Sthūla, Sūkshma and Kārana.
- 6. The Varāha Avatāra of Vishnu slain by Shiva in the form of the animal called Sharabha. Kālikā Purāna, Ch. 29.
- 7. The Vähana of Shiva. The bull of Shiva is Vishnu who assumed that form to support Shiva at the time the latter killed Tripura. Shiva had for the purpose of the combat to assume so great a size using as his arrow the Sumeru Mountain that the Earth could not support Him, on which Vishnu assumed the form of a Bull to uphold Him. Vrishabha (Bull) means Pharma. Shiva (Beneficence) rests on Dharma.
  - 8. The eight forms (Ashtamurti) of Shiva. 9. In this world.
- 10. Bhavabhaya: that is, fear at the thought that we may be born again to suffer miseries which are the necessary attendants of all life in this world.

The rest of the Chapter deals with ritual, v. 68 giving an invocation to Shiva as Hara Verse 68 says —

"I adore Hara Who holds a spear and skull and makes the gestures of granting boons and dispelling fear. The Daughter of the Mountain holding in Her left hand a red lotus is seated on His left thigh and with Her right arm clasps His lustrous body."

Verse 71 says that in order to gain prosperity the Lord of Pārvatī should be meditated upon as being as beautiful as the God of Desire (Kāma); with the lustre of gold; seated on a lotus decked with all manner of ornaments. He holds an axe and deer and makes the gesture (Mudrā) of granting boons. His left hand is placed upon the breast of His beloved, Whose right hand rests on His right thigh, and Whose left hand holds a red lotus.

#### CHAPTER XXVIII

Opens with the Mantra and description of Dakshinā-mūrti, an aspect of Shiva. He is seated under a fig tree (Vata) with one hand on His knee. He is white as milk (Kshīra) A great serpent is coiled around His waist. The crescent moon is on His matted hair. He holds an axe and deer and makes the auspicious (Bhadra) gesture (I). He is surrounded by Shuka and other Munis. "May Bhava grant ye purity of mind (Bhāvashuddhi)." Then follows some ritual in His worship.

Verses 12, 13 give the Mantra of Aghora Rudra and is followed in v. 18 by this invocation. "May Aghora destroy all that is evil to you He is of fierce mien with three eyes and terrific to behold; dark like the black clouds and clad in red raiment. Great serpents cover His body. He holds an axe, drum, sword, shield, bow, arrow, spear and skull. He it is Who devours inimical Nāgas (2) and evil planets. He ever grants good (that is, to His worshipper)".

The ritual is dealt with up to v. 30. The next verse gives the Mrityunjayamantra; and the Dhyāna of this aspect is at v. 33. The remainder of the Chapter deals with Yantra and other ritual details.

## CHAPTER XXIX

Commences with the Mantra of Ardhanārīshvara (1). The Dhyāna of Umesha is thus given at v. 3 after the invocation "May Isha ever protect you." His Shakti forms the (left) half of His body. He is three-eyed. On the coils of His matted hair are a serpent, moon and Ganges (2). He holds serpent, axe, spear, sword, fire (3), skull, arrow and bow. All the Devas lower their heads at His feet,

For the attainment of powers (Vibhūti) the Devatā should be meditated upon (v. 4.) as being in one half of His body, a man of ferocious aspect and in the other half as a voluptuous woman (4), holding in His and Her hands a noose, a red lotus a skull and spear; or (v. 5) She should be thought of as the three-eyed One Who is red of colour, clothed in red raiment, adorned with red ornaments holding a spear in each of Her sixteen uplifted hands.

Rules are then given for Japa, Homa and so forth.

The colour of the Deva varies according to the object of worship (v. 13). When worshipped for Pushtikarma (5) and Shāntikarma (6), He is white; for Akarshana and Vashīkarana (7), red; for Kshobha and Samstobhana (8), He is the colour of gold; in rites done to drive away (9), torment of the body (10), the colour of smoke (Dhūmra); in rites performed to paralyze (11), yellow; and to gain Liberation, crytalline white (12).

The ritual in the worship of Ardhanārīshvara is dealt with up to v, 30. At v. 31 the Chanda Mantra and at vv. 36, 37 the Chanda Gāyatrī are given. The Chapter concludes with other details as to the worship of the fierce aspect of Shiva called Chanda.

<sup>1.</sup> The androgyne form of Shiva in which half the body is male (Himself) and half or the body of His spouse (Shakti) is female. See Sharadatilaka, XIX. v. 55 and notes.

<sup>2.</sup> See p. 56. n 12. 3. Vahni.

<sup>4.</sup> Hāva-bhāva-lalitārdhanārikam. This is the Dhyāna of Ardhanārishvara; the Dhyāna in v. 5 is for Krūraprayoga.

<sup>5.</sup> Ritual done to produce nourishment, growth, increase, advance, prosperity, etc.

<sup>6.</sup> Ritual done to gain peace of mind and body.

<sup>7.</sup> Rites done to attract and control respectively. These and the following are magical rites; portions of the sharkarma, etc.

<sup>8.</sup> That is, for causing perturbation of the mind and for restraining speech and power of expression.
9. Uchchātana.
10. Amgārdana.
11. Stambhana.

<sup>12.</sup> It should be noted that in every case the Mantra also changes.

Downloaded from https://www.holybooks.com

### CHAPTER XXX.

This is an important Chapter dealing with the Gayatrī Mantra In v 5 it is explained how the Pranava (1) produced by Prakriti-vikriti is like the humming of bees in the Mūlādhāra (2) and goes upwards along the channel of the Sushumnā (3) in seven stages (4) to the head V 6 enumerates the seven Vyāhiztis (5) In vv 7-10 Mahāvishnu teaches what these denote Bhuh is mere existence alone Bhuvah is elements (Bhūta) and Cause (Sanmātra) (Kārana). Svah is the Guide and the  $\overline{A}$ tmā of all that is (6); Mahah implies Greatness and Light (7), Tat, (Brahman) is Janah because It is all (8) Tapah denotes Inanata (All knowledge) and Tāpatā (9) Satyam implies Supremacy and Atmatva or the natural state of Atma, that is Atmā in itself, and eternal Wisdom (Anantajnāna) "worlds" are thus described as stages of being. The letters of the Pranava are then identified with them. A is Bhuk, U is Bhuvak, M is Svak, Mahak is Bindu, Nāda is Janah, Shaktı is Tapah, and Shanta is Satyam the highest of these states (vv 11, 12).

Having dealt with Om, Mahāvishnu deals with each of the words of the Gāyatrī Mantra (10).

Tat is in the accusative singular By it reference is made to the first Cause of all substance (Vastu). It exists in the form of fire and energy (Tejorūpa) in the disc of the Sun (Adityamandala). It means the ever-blissful and Supreme Brahman Savituh is in the genitive singular and is derived from a root which means to bring forth By this word is implied the source of all animate beings. It is called Vareny-

I Om See Shāradātilaka XXI vv I 31 and notes thereto Rāghava in his Commentary under verse 18 gives the fourth pāda of the Gāyatrī which is recited by the seeker of Liberation. It is Parorajase sāvadom

<sup>2</sup> The lowest of the centres ( Shatchakra ) See A. Avalon's "The Serpent Power."

<sup>3.</sup> The nerve (Nadī) of that name v 1b

<sup>4</sup> The six Chakras and the Sahasrāra See ante p 43 for the seven parts of the Pranava, also below

<sup>5.</sup> That is, the seven upper worlds—Bhūh, Bhuvah, Svah, Mahah, Janah, Tapah, Satyam.

<sup>6</sup> Sarvasya svīra*n*ūt svātmatayā 7 Mahattvāt cha mahastvāt cha,

<sup>8</sup> Tadeva sarvajanatā tasmāt tad vyāhritirjanah Janatā=Janasamūhah

<sup>9,</sup> This word which is here not translated literally means heating, suffering, and comes from the same root as does tapas or austerity. It means here the sum of distress and suffering to which, through ignorance, humanity is liable. The text here shows that the Gäyatri mantra as a whole and in its parts is one with the Brahman.

<sup>10.</sup> Tat savitur vare#yam bhargo devasya dhimahi dhiyo yo na# prachodayāt.
Downloaded from https://www.holybooks.com

am because it is the Excellent One to Whom service should be rendered, adoration offered, and prayer said. The text reads these three words as composed of eight letters (Akshara) and says that their Vyāhriti is Bhūh.

Bharga is so called because It destroys sin and is propitious to the devotee. Devasya implies that It has the luminous quality of light and is possessed of the power of giving rain and the like. Dhāmahi is derived from the root dhyai which means to think. "Let us here remember that the Deva who can be seen by the celestial eyes of Nigama (1) and knowledge (Vidyā) is golden (Hiranmaya) and ever in the Sun, His lustre knows no diminution. Ever should we think what is subtle that I am (yah sūkshmah so'ham)." Bhuvah is the Vyāhriti of these second three words composed of eight letters.

Dhiyo (2) means Buddhi in the accusative plural. Yo is Yah, the masculine gender being here used for the neuter (3) for the sake of the metre. It therefore stands for Yat. This Yat is the incomparable Energy (Tejas) which pervades all the Vedas. It destroys the sin of the devotee. Nah (our) is the genitive plural of Asmad. Prachodayāt means "May it send us in the path of prayer," (Prārthanā) (4). Svah is the Vyāhriti of the third set of eight letters (vv. 13-26).

This Mantra of ten words is thus divided into three sections of eight letters each; but it can also be divided into four sections of six letters each. The Mahāvishnu concludes by saying "May the excellent and Supreme Spirit (Bharga) of the Creative Lord (Deva Savitā) on Whom we meditate ever guide and direct our minds."

He then proceeds to speak of the Shirah (head) of Gāyatrī. Āpah, Jyotih, Rasa are the energy (Tejas) of Soma and Agni (5). The Universe is in the nature of this (Tadātmakam). It is Nectar (Amrita) because it is undestructible. By reason of this and His multiplicity or all-pervadingness Brahman is so called. Brahman who is Bliss itself (Ānandātmaka) and Satya (Truth) (6) and Jnāna (Knowledge or Consciousness) is Bhūh

t. A term for the Veda, and in the special sense Tantra.

<sup>2.</sup> Dhiyah, changed by the rule of Sandhi.
3. Yat as corresponding with Tat.

<sup>4.</sup> Ordinarily it is said "in the path of dharma, artha, kāma, moksha" But if prayer is made to God it must be for these for they include all man's aims.

<sup>5.</sup> By Soma and Agni, Prakriti and Purusha are meant. The Shirah of the Gayatrī is:—Om apo jyoti raso'mritam bhūrbhuvah svarom.

<sup>6.</sup> Sat is existence and truth (Satya) alone exists. Here the existence of the Brahman who is Sat, Chit, Ananda is meant. The text is capable of other interpretations.

Downloaded from https://www.holybooks.com

Bhuvah, Svah, It has already been shown that "So'ham" "I am He" is Om Thus this Mantra is the Shirah of the Gāyatrī (1) Thus concluding the exposition of the points (Lakshana) of the Mantra, Mahāvishnu says that the faithful Sādhaka who worships with desire (2) obtains the fulfilment thereof and he who seeks Liberation gets it.

Then follow rules of ablutions in Gāyatrī Sādhana. Vv. 40-45 deal with the Rishis, Devatās and metre of Pranava, the Vyāhrītis and the Gāyatrī. The mode of doing Nyāsa is also stated. Verses 46-50 describe the way Upāsanā, Japa, Svādhyāya (3), Prānāyāma and Dhyāna in Her subtle form, of the Gāyatrī are to be done V 60 gives a Dhyāna of Tārinī (Gāyatrī) (4), in her gross form with four faces which are white, yellow, red and black, Her body being composed of the 24 letters of the Gāyatrī V. 61 speaks of the worship of the Sun and His Shaktis. Mahāvishnu concludes by saying "I have now spoken of the secret of the Vedas knowable only by very pure Yogīs He who in his Japa, Homa and Dhyāna worships Omkāra in this way is freed of all Karma and attains Liberation."

#### CHAPTER XXXI

Commences with the Trishtubh Mantra (5) which is Vedīk; the Dhyāna of the Adhi-Devī of the Mantra who is Kātyāyanī is given in v. 9 and Her nine Shaktis vv. 13, 14. In vv 18-23 are to be found the names of the Shaktis of the letters of the Mantra. It is noted that the number of Japa prescribed (v. 25) for this Mantra is twice that of the Gayatri The Mantra which is composed of 44 letters, if reversed, becomes the (v. 29) Astra (weapon) mantra and is divided into eight sections which are identified with various things, the senses of knowledge, the senses of action, the five elements and so forth (vv. 30-34). From these 44 letters issue 44 Vahni Devatās, each of whom is attended by 5 Shaktis, each of whom is attended by five handmaidens, each of whom is again attended by 16 handmaidens, each of whom again is attended by millions upon millions of handmaidens (40-43).

I The Mantra at p 61 n 5 always precedes the Gayatri.

<sup>2.</sup> That is Sakāma Sādhana or worship done to gain an object

<sup>3</sup> Rite whereby oneness of the Mantra with the Devatā thereof is realised

<sup>4.</sup> She who saves for that is what of the Gayatri mantra does to its singer.

<sup>5</sup> See Shāradātilaka, Ch xxi, vv, 32 et. seq. Rāghava gives the Mantra and other details The Devatā of the Mantra is Agni

In v. 48 the Nakshatras (1) are divided into three classes; human (Mānusha), demonic (Asura) and celestial (Daiva). Their place in magical rites is also shown.

From verse 55 to the end of the Chapter Mahāvishnu speaks of the magical rites relating to Stambhana, Vashīkarana, Ākarshana, Vidveshana, Vimohana, Mārana, Amgahānikarana (2) and so forth; and the means to be taken to counteract these operations when done by others. It is noteworthy here and in many other places that the most diverse matters are placed together. This is also the case with many verses which seem hardly in their proper place, suggesting a doubt as to the accuracy of the order in which the copying has been done.

## CHAPTER XXXII

Deals with the Lavana Mantra and Mārana, Vashīkarana and other magical rites. Verse 8 gives the Dhyāna of Kātyāyanī a form of Durgā. Her body is like the "friend of air" (3). She has three eyes and wears a bright crown. She holds discus (Chakra), conch, sword and spear and is the Destructress of many Daityas. Dhyānas are also given of Rātri (night), Agni and Bhadrakālī with prayers to these Deities. The fifth Mantra, it is said, is from the Atharva Veda.

# CHAPTER XXXIII

Deals with the Anushtubh Mantra (4) of 32 letters which is Vedik; the Dhyāna of the Deva of the Mantra who is Rudra is given in v. 8 and the 32 Shaktis in vv. 12-14. Then follow ritual details. At vv. 27, 28, a Mantra of a 100 letters (Shatākshara) is mentioned. It is formed by the junction of Gāyatrī, Trishtubh and Anushtubh Mantras. These three Mantras are respectively Sun, Fire and Moon. The Devatā of the combined Mantra is (v. 31) the supreme Mahah who grants Liberation and of whom Shruti speaks. Vv. 60 et seq give the Nyāsa and other rites in connection

<sup>1.</sup> See p. 25, n, 5 ante.

<sup>2.</sup> Paralyzing, bringing under control, attracting, causing dissension, bewildering, killing, limb-destroying. Thus if Homa is done to Black Durgā in the manner described an enemy is killed and so forth.

3. Pavanasakha: Fire is so called.

<sup>4.</sup> The Shāradātilaka, Ch. xxiii, deals with this Mantra and Rāghaya cites it.

Downloaded from https://www.holybooks.com

with this Mantra. This is followed by (vv. 43-47) the Samvādasūkta a Mantra of Samvāda samjnānāgni and the rites relating thereto At v 56 is given the Rik and at v. 59 Dhyāna of Varuna the predominating colour which the meditation seeks to excite being white Ritual details as regards His worship follow

#### CHAPTER XXXIV

Commences with rules relating to the drawing of diagrams (Yantra) Verse 33 describes a Yantra whereby the Sādhaka can make a woman desire him. Vv. 34-36 gives the Brahmashiī Mantra the Devatā of which is Gaurī. At v 38 is a Dhyāna of Pārvatī This is followed by a number of Mantras and Dhyānas of the Devatās thereof: the Rājamukhī (43-45); the Annapradāyaka (v. 51); Annapūrnā (v 54), Vrihaspati (v. 60), Shukra (v. 63) and Vyása (v. 65) Mantras In verse 66 the Dhyāna of Vyāsa is given. Verse 72 gives the Mantra and v 74 the Dhyāna of Ādyā as Ashvārūdhā (Seated on a horse).

## CHAPTER XXXV

Gives the Prānapratishthā Mantra used in the invocation of the Devatā into the Yantra or image to be worshipped.

At v. 7, a Dhyāna of Prānashakti is given in which She is represented as of the colour of the rising sun with three eyes and large full rounded breasts (1) seated on a full blown lotus which is on a boat in an ocean of blood (Raktāmbhodhi); holding a noose, a bow of sugarcane, a goad, five arrows (2) and Asrik-kapāla (3) Her Dūtīs or Shaktis are stated in verse 12

# CHAPTER XXXVI

Begins with some verses as to the causes of childlessness which are put down to want of faith, worship, charity, decrying

I Pinavakshoruhādhyā

<sup>2</sup> See A & E Avalon's "Hymns to the Goddess", p 28, n 9

<sup>3</sup> Skull full of blood

(Nindaka) one's wife and so forth: and vv. 8-21 deal with the rites to be performed to cure this defect. Then follows an enunciation of the proper characteristics of a Guru (vv. 22-32) and of a disciple (vv. 32-41). If the disciple has the defects which are mentioned in vv. 42-48 he should be rejected and if a Guru received such a person as his disciple then the fault (Dosha) of the latter affects the Guru just as that of the minister affects the king, and the sins of a wife affect her husband. If through either cupidity or affection a Guru initiates such a faulty disciple then the curse of the Devatā falls upon both (vv. 4951).

Mahāvishnu then speaks of the devotion which a disciple should exhibit towards his Guru or spiritual director and which is to be like that which should be shown to mother and father, to Vishnu and Shiva (vv. 51.52). One should not cross anything belonging to or connected with the Guru, not even his shadow; nor should there be association with his enemy. Great reverence and selfrestraint should be shown whilst in his house. Therein there should be no anger and quarelling, lust, loud talk, lies, sloth and idle disputation: nor any easing of nature, sexual intercourse, spitting, vomiting; or traffic by way of buying, selling, or lending (vv. 53-55). The Guru's command should not be disobeyed. What he orders, that the disciple should do at once and unhesitatingly and without attempting to discuss whether it is right or wrong (1). In short the disciple should by action, mind and speech, worship his Guru with a guileless and faithful At v. 59 it is said that one should never do anything which offends others, however much we may desire it even in so small a matter as dress.

At v. 62 Mahāvishnu addressing Brahmā says "Oh Lotusborn One, in this Tantra (2) I have shown thee the Prapancha (3) in its five-fold aspect."

This Chapter and the work concludes with the following invocation.

Ishtam vānishtam ādishtam gurunā yattu gurvapi,
 Tvarayā parayā kuryād buddhyā samyag ajihmayā ( V. 56 ).

This appears to solve in an extreme sense a point raised by St. Alphonsus Liguori as to the duties of a penitent towards his spiritual director, but possibly as in the case of all general rules there may be some exception here.

<sup>2.</sup> Tantre'smin. See ante p 4

<sup>3.</sup> See ante p. 1.

Obersance to Him
Who is Energy and Light (1) itself
In Whom are the products of Prakreti (2),
Sun, Moon and Fire (3)
Which have sprung from the Tāra and other Bījas (4)
And which have their motion and increase
In Him

CALCUTTA,

The 24th January 1914

ARTHUR AVALON.

r Teras.

<sup>2</sup> Lit. the Vikritis of Prakriti See ante p 7.

<sup>3</sup> Not merely the luminaries and elements so named but that also for which they stand as symbols

<sup>4</sup> That is, from Om and other "Seed-mantras,"

Downloaded from https://www.holybooks.com

### POSTSCRIPT

In the present edition the text has been rearranged. This has been done in accordance with the Commentary by Padmapādāchārya, now published for the first time. The two manuscripts available to the editor at the time the book was first published as Vol. III in this series, had the chapters in the order as in the book then published. There were some misgivings as to the correctness of the order in which the chapters were placed. Chapter 36 of that edition is devoted to Vishnu rituals and its proper place, it was felt, was with the group of chapters dealing with the Vishnu aspect of the Supreme Being. In the same way Chapter 33 in that edition should, it was felt, come at the end of the Book. But editors of any Shāstra have to be very reluctant to interfere with the text of their own motion as a rule, and should be more so in the case of Mantra-shāstra. It was on this account that the book was printed as it was in the manuscripts. Almost simultaneously with the publication by us of the Prapanchasara, there was another recension published as part of the collected works of Shamkarāchārya from Srirangam. This publication received the support of the Sringeri Matha. In the Srirangam edition, the text of the Prapanchasara is divided into 33 chapters, but the matter contained in it is almost identical with that contained in our publication, with this exception, that chapter 36 which is chapter 23 in the present edition is omitted. The reason for the omission may be explained by the fact that the manuscript available to the editors did not contain the chapter. called the Gupta Patala or Secret Doctrine by Rāghava Bhatta in his commentary of the Shāradātilaka (Ch. 17. 1). editor of the Srirangam publication has also followed the wise method of not interfering with the text. It has evidently been printed as contained in the manuscript and even some palpable errors have not been set right. The editor, it may reasonably be presumed, hoped that in a subsequent edition the mistakes would be corrected with the help of other manuscripts. present edition, the following re-arrangement has been made. Chapter 36 of the first edition is here printed as 23, 34 as 32. 33 as 36, 32 as 34 and Chapter 31 as 33.

Padmapāda was one of the immediate disciples of Samkarāchārya and there can be no greater authority than he, as to the order in which the chapters are to be placed. His commentary named the "Vivarana" is printed here for the

first time The only other works by him, so far known, are the Panchapādikā which deals with the Vedānta Sūtras and a commentary on the well-known Mantra of five letters of Shiva, (Shivapanchākshara) printed at the end of this book

It cannot be claimed that the text as published is complete and free from all blemishes. We had a copy of this furnished by the Adyar Library where there are two copies of the Vivarana A copy was obtained from the manuscript in the collection of the Madras Government The Asiatic Society of Bengal has a fragment of the Vivarana which contains the commentary of the first eight chapters of the book. The press copy was further read by Mr Shrīnivāsa Aiyer who compared it with a manuscript in his possession.

The Prayoga-krama dīpikā is a gloss on Padmapāda's Vivarana Unfortunately, a complete copy of this could not be obtained inspite of all the efforts made. It ends with the ninth chapter of the book. It was felt that as it contained all the chapters dealing with the general principles of Mantra-shāstra, as also the chapters on Sarasvatī and Tiipurā, the best thing to do would be to publish it as found. H. The late Mahārājādhirāja Rameswar Singh of Darbhanga who glanced through it, considered that in spite of its defective readings in several places, it is of great practical value and supported the view taken by the editor. The Prayoga-kramadīpikā is meant for the Sādhaka, but even the ordinary reader, whose quest is to trace the philosophical principles underlying the ritualistic practices of the Brahmanik faiths will find much of very great interest to himself.

The Vivarana and the Prayoga-krama dīpikā will help to show him that Brahmanism is not as is commonly, in ignorance, supposed to be a mass of conflicting religious faiths. In Brahmanism, there is one goal for all different forms of Sādhanā and that goal is the Brahman. Unlike the followers of other forms of of religion, the follower of the Brahmanik faith has no quarrel with any one. He is aware that all men cannot have the same temperament and therefore cannot view things in the same way and it is on this account that even within the Brahmanik fold, there are quite a number of different forms of worship or Sādhanā. These are primarily divided into five classes, viz. Shaiva, Shākta, Vaishnava, Saura and Gānapatya All these five aspects are dealt with in this book. The Prapanchasāra is the first book of its kind. Other eminent writers followed the great master; the most

noticeable among these being Lakshmana Deshikendra, Ishanashiva, Krishnanda and many others less known.

The Vivarana does not give details like Rāghava Bhatta for instance, in his commentary on the Shāradātilaka, and Bhāskararāya in the works commented on by him. It is possible that at the time the book was written great details were not needed, as the men of those days were better informed. Or it may be, that he meant it only for that class of readers who did not require any greater help for the understanding of the text. The author of the Prayoga-krama dīpikā, which was evidently written at a much later age, has given these details and made the Vivarana intelligible in places which are obscure for present day learners. We know nothing about the author of the Dīpikā not even his name, but it is evident from his writings that his knowledge of the Shāstra was great and he believed Shamkarāchārya to be the author of the Prapanchasāra and Padmapāda, of the Vivarana.

There are several other commentaries of the Prapanchasara by various writers written at different times. Rāghava Bhatta mentions one by name, viz., the Vijnāna-chandrikā. This book is not so far available. There is another commentary called the Sambandhadīpikā by Uttamabodha. This must have been written after Lakshmanāchārya's Shāradātilaka became well known as an authoritative work. Pandit Gurupada Haldar places Lakshmanāchārya in the tenth century of the Christian era. This is the view of western Missionary writers also. There is another book by Gīrvānendra Sarasvatī named Prapanchasāra-sāra-samgraha. Gīrvānendra says that his Summary of Shamkaracharya's teachings in the Praparchasara follows the interpretation of a commentary named Sat-sampradāya-sarvasva. Other commentaries are: (1) Prapanchasāra-vyākhyā, (2) Prapanchasāradīpa Nārāyana. (3) Tattva-dīpikā by Nāgasvāmī, (4) Prapanchasāragūdhārtha-dīpikā by Nityānanda, (5) Vijnāna-dyotinī, (6) Prapanchasāra-vivriti, (7) Prapanchasāra-prayoga-vidhi, (8) Prapanchasāra-sambandha-tīkā and (9) Prapanchasāravritti. These are preserved in the Madras Government manuscript Library. They all say that the book is by Shamkarachārya. The Tanjore Library, it is said, contains some books, but no details of the same could be obtained. The fact that so many Sādhakas and scholars devoted themselves to the exposition of this book is a sure indication that it must have

been written by a man entitled to very great reverence Nepal manuscript of the Prapanchasara, in its colophon, states that the author of the book was Acharya the word being in the plural And that is how Shamkarāchārya is always designated

When this book made its first appearance it was noticed in some periodicals and the reviewers occupied themselves merely in trying to prove that the author of the book could not have been Shamkarāchārya One of these tried to make out that it was the work of the Vaishnava teacher Shamkaradeva of Assam This cannot be accepted, as he flourished about the time of Chaitanyadeva, which is less than 500 years from now Another critic has attempted to make out that Vishnu-svāmī, the Guru of Vidyāranya, was the author of this book and Vishnu-svāmī flourished in the 13th century. cannot be accepted, as Amalananda-yati, the author of the Kalpataru, has cited texts from the Prapanchasara as word of Shamkarāchārya and Amalānanda belonged to an age prior to that of Vishnu-svāmī As an instance of the un informed way the Shāstra is spoken of may be cited the case of H. P. Shāstrī who (Catalogue of Nepal Mss Vol 1) says that this book is an original Vaishnava Tantra

of this type evidently cannot reconcile themselves to the fact that Shamkarāchārya, the Great Monist, could write a work on Mantra shastra. They seem to be labouring under the obsession that being a monist, Shamkarāchārya could not have written anything which advocates Sādhanā, as Sādhanā implies dualism, for in it there must be an object of Sādhanā Orthodox exponents feel that these gentlemen look upon Shamkarāchārya as the holder of a chair in a modern University, whose duty it is to deliver a course of lectures on Monism as a theory. or perhaps, that he was a speculator like some German or other European philosopher who devotes himself to theorise and speculate about transcendental matters. This is mainly due to the fact of their having lost their Indian mind. Western philosophers have not succeeded in moulding the religious life of their countrymen like Shamkarāchārya, and even lesser men did in India.

It is not realised that Shamkarāchārya was not a mere theorist but a Teacher in the right sense of the word, a Guru who sought, and that successfully, not merely to uplift and enlighten the intellect but the very nature of the Sādhaka.

Downloaded from https://www.holybooks.com

He established four Mathas where the aspirants have, not merely to read the commentaries on the Brahma Sūtras and Upanishads, but to qualify themselves by Sādhanā for an experiential realisation of the teachings of the Vedānta.

His place as an authority on Mantrashāstra is recognised by all eminent writers of old. Even that abstruse logician Bhāskararāya begins his commentary on the Saptashatī Chandī with a salutation of Shamkarāchārya and his four great disciples the foremost among whom was Padmapāda. There Bhāskararāya speaks of Shamkarāchārya as the Guru of the Gurus. His position is not fully understood by the majority of present day scholars who write or speak about him.

As against the opinion of present day critics presumably affected by westernism, we get the testimony of Amalanandayati already cited, the great Rāghava Bhatta author of the Padārthādarsha, Bhāskararāya, an abstruse logician and one of the most authoritative commentators on Mantrashāstra. Mādhavāchārya, whose excellent commentary on the Sūtasamhitā is well-known. Nīlakantha author of the Commentary on the Devi Bhagavata and a whole host of other eminent authorities too numerous to mention. It is not realised that the teachings of Mantrashāstra are most jealously guarded and it is not possible to interpolate anything, much less substitute the name of one author for another. It is hard to believe that the great men whose names have been given above and who are great not merely as scholars but also as Sādhakas, should be misled. All the men whose names have been given, were men of great critical ability and some of them masters of Nyava-Darshana, A careful perusal of this book, in spite of some of the defects from which it has not been possible to make it free, will convince the dispassionate reader that there can be no doubt about Shamkara being its author. This book will also give him a true conception of the Mantrashāstra.

With Indians, as the people of Bhāratavarsha, are called, Vedānta is not mere speculation, but is something which is implanted into the life of the people. Tantra Shāstra is Sādhana Shāstra, and the object of it is to reach the highest Truth, which is the Brahman, the attributeless, impartite Tattva, which is without beginning or end and is the highest Bliss. The Sādhaka has, it is true, in the earlier stages, to have recourse to initiation by the Guru into his Mantra, Devatā and other accessories but he is repeatedly told

to realise his oneness with the Guru, the Mantra, the Devatā of his worship and so forth. All the rituals that he has got to perform point to this one end. The image that is selected for him by his Guru as the object of worship, is his image of the Brahman (Svakīyā Brahmamūrti) It is through that image that he realises the Brahman and the image is not an end in itself. The different images used by the five classes worshippers previously mentioned and the many sub-divisions of these five classes, are all images of the Brahman, each class of Sādhaka having its own particular form according competency (Adhikāra) This fact has been known even to western scholars, as is evident from a book published in the 18th century (Sketches of the Hindus, 2nd Ed. 1792 A. D.) It is there said "Amidst the multiplicity of their idols, all adoration is ultimately directed to Brahman, the Supreme, the Invisible." (Vol II, page 256). The Sādhaka rises from the gross (Sthula) to the subtle (Sukshma) and then to the transcendent (Para) conception of the Supremes Being

But in spite of this, it is a common pastime among western and westernised critics to make out that the Hindu is an idolator and a polytheist and as a result he is degenerate. Some may say this in ignorance, others with deliberation. Any religion which has a special place of worship is in that sense idolatorous Primitive races have no images to worship and do not build Churches or temples with that object. It is a well-known fact that the Hos and the Mundaries of Chota-Nagpur, the aboriginal races of the Phillipines do not have images for their worship. The Hindu does not worship many gods. What he does is that he has the same respect for the faith of others as he has for his own.

Although followers of other religious faiths may decry them, the Hindus are prohibited from saying anything in disparagement of the Teachers and Sacred Books of other forms of Sādhanā. They do not also believe in proselytising. They however, at the same time, do not turn away the earnest seeker

Whatever views may be entertained as to the authorship of this book it should be borne in mind that in his country the position of Shamkarāchārya as a Guru is higher than his position as scholar and philosopher. Others have written commentaries and books on the Vedānta Sūtras and the Upanishads but there is none who is venerated as Shamkara is all over the sacred land of Bhāratavarsha. It may be noted

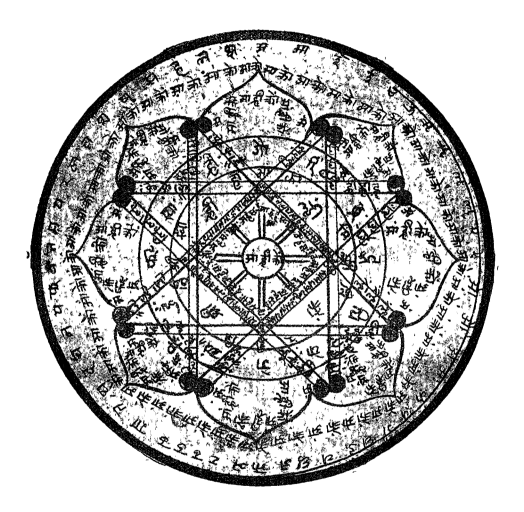
here that even a Roman Catholic Missionary has discovered the harmony of Vedānta with Christian Philosophy ("Vedānta Vindicated" by Rev. J. F. Pessein) and has, so far as his dogmas have permitted him, accepted Shamkara's exposition. The Prapanchasāra, as has already been said, is the first book of its kind and has shown that all the different forms of Sādhanā which these days go under the generic name of Hinduism are in harmony with Vedānta and that all Mantras are meant for the realisation of the Supreme Brahman.

The Introduction has been re arranged to follow the arrangement of the text in the present edition.

The proofs were read and the table of contents and the alphabetical index of the verses made by Sj. Panchānana Sāmkhya-Vyākaranatīrtha.

June 1935.

A. A.



# **त्रीश्रीप्रपञ्चसारतन्त्रम**्

भगवत्पाद-श्रीमच्छङ्कराचार्यवरिचतम्

तिच्छिष्य-पद्मपादाचार्यविरचित-विवरणोपेतम्
प्रयोगक्रमदोपिकाख्यविवरणविष्टतिसमेतच्च ।

पद्मपादाचार्यविरचित-शिवपञ्चाचरीभाष्यम्।

श्रीश्रार्थारएवेलनेन प्रवर्त्तितं पर्यवेचितञ्च।

योयोमजगद्ग्विकाम्बासरस्रतीयीचरणकमलायित-

श्रीश्रटलानन्दसरखतीसम्पादितम्।

श्रादित: विंशपटलान्तम्।

कलिकातानगर्यां
२७१ नं कर्णश्रीयालिस् ष्ट्रीट्खसंस्कृतप्रेस डिपजिटरी-भवनात् प्रकाशितम्।

लग्डनराजधान्यां लुच्याक् एग्ड कीं कर्तृकीण प्रकाशितम्।

संवत्--११८२

Downloaded from https://www.holybooks.com



# **LENGTH**Downloaded from https://www.holybooks.com

| æ            | :जोफहाधहिष्ट                           | 31         |                                   |
|--------------|----------------------------------------|------------|-----------------------------------|
| "            | वदूर्मेयः। षर्नोयाः                    | "          | :गङ्गितिकासिहार:                  |
| βÈ           | :ीमध ग्रेम्डिंग्राष्ट्रा               | "          | * <b>चपची</b> खतबीजोहार:          |
| «            | वाय्वन्तिहोषहूषाहि                     | "          | पद्यभूतक्ताः                      |
| • €          | ाष्ट्रहो मिट्टाहरू ह्या हुई।<br>इस्    | <b>5</b> 6 | त <b>बैभैप</b> क्षम्              |
| 35           | गभेवासवर्षम्                           | "          | :जीफिक्फिक्काउंधड़ी।इइफ           |
|              | 0 ,                                    | cc         | ग्रब्धावस्तम                      |
|              | : हिटी : पर <b>ल</b> :                 | 08         | :जीक्रिक                          |
| 26           | ग्रब्हबद्यागीऽभिव्यक्तिः               | ш          | मुल्लप्रकालिक ।<br>संस्थान        |
| u            | :।<br>इहार्वात्त्राह्याद्यात्यां भेदाः | "          | <u> जिल्हीवैद्गा</u> हबोजीयति:    |
| eş           | :क्नाइमीझ हठ                           | ह ई        | तस्त्रिक्षक्षात्रः ।              |
| a            | तब मतभेदाः                             | 8 9        | ः माण्याद्योगः                    |
| «            | <b>ने</b> वनाधात्रोगागः                | ۶۶         | मणामग्रीप:ए।क्रह                  |
| ≯६           | :मक्रज्ञाहार्गङ्गङ्गङ्                 | و ع        | <b>सवाद्गिषधान्तवाबमेदक्षयनम्</b> |
| "            | मुक्ताड़िगाड़ीनाम <i>ि</i>             | . 9 9      | <b>छा</b> ।सिः यद्यनम्            |
| "            | जन्तीक्लित्यिषमः:                      |            | इकार्य सर्वामल-स्वरूप-            |
| <b>66</b>    | :हड़ किकम्प्रंम्क्रि :क्रिक            | ० ठे       | <u>अय</u> ध्यक्षम्                |
| 88           | माग्रीयादिमखत्रयम्                     | æ          | क्ति प्रिमानमीय कि                |
| "            | वराधवोत्पत्तिः                         | 3          | सगवत्समीपे बह्ययः प्रयः           |
| <b>ጅ</b> ۶   | चतुविधहेहोलित:                         | 0          | भगवतः साधिनः स्थानसृत्योदिः       |
| 55           | यब्दबद्यातद्यः                         | È          | : <b>न्गिम्</b> मिन्शिद्धह        |
| "            | <i>बाश्</i> स्छः तगुव्यनम्             | u          | ः श्राणव-ग्राध-ग्राभवदीचापकारः    |
| १८           | अध् <i>क्</i> ड्यंतस् <i>हारः</i>      | ĥ          | ः ग्रास्ट्रागब्दजेषामः            |
| «            | क्षीराज्ञाहतस्य सन्तर्भाक्षा           | 8          | ः सन्त्रभेद्रेन पारायणक्रमभेदः    |
| "            | * यसस्य सर्वागमसारत्वीतः               | È          | ः स्वर् <u>जन्यन्ति।</u> र्वाति   |
| ३०           | प्रक्रितेगुण्वयासम्बस्                 | 8          | ः ग्रस्यविषयस्य पार्चिषियाम्      |
| "            | :ागमनीतीक्षनीतीक्रप                    | a          | ः पन्यावपारमगुत्रवर्म             |
| 38           | पञ्चवित्रातितत्त्वम्                   | 8          | <u> सट्यावरतार्म</u>              |
| <b>多1</b> 2: | मु : इंग्रही                           | 些:         | निष्यः स्था                       |
|              |                                        |            | :।एष्रहीक्तिकिंशितद्वारः          |
|              | _                                      | ~          | •                                 |

રાગાલાઉતા હ

4

har bellah

| Ċ           | क्षिणिह्डीाणक्षाह्र किथि।उ          | 82         | नेशवादिसू <u>चित्रक</u> क्तिनामानि |
|-------------|-------------------------------------|------------|------------------------------------|
| ¥2          | :इभिज्ञाउम र्मिए।उ                  | "          | प्रयावस्त्राः                      |
| ٦ħ          | राग्निमख्बम्                        | <b>§</b> 8 | <u> यद्याचास-यश्चर्य</u>           |
| «           | महोरानाहिसास:                       | a          | ळातयप्रदेशसमः                      |
| o'n Ì       | गहाणां स्योत्सम्बंदिद्याप्यतः       | "          | स्प्रयोनां पाचिविध्यम्             |
| ñ€          | :नोप्तृष्टीग्रा                     | ٥8         | बिन्द्रसगयोः यथिस्वेहपत्सम्        |
| «           | तरसाखमच्चादः                        | "          | वणेनीरीद्ववनाल:                    |
| ሕሕ          | <i>ई.स.ख.ढ</i> तथबर्स               | 3€         | सहायां स्त्रीप्नपंचलतम्            |
| cc          | श्रथतादिन्यासः                      | "          | <b>सरस</b> म्जातसवल्चित्तर्म       |
| <b></b> 8'8 | ह्मारति ब्रह्मार्रोनासुस्यत्तिः     | عَ∉        | वर्णानासब्बेषोसस्यक्षिकत्वम्       |
| "           | कुष्ट्रिनीत्वासस्थानकथनम्           |            | वर्णविभूतिप्रकर्णम्                |
| è'n         | स्त्राधावानाः                       |            | :চত্তম :দচ্চিত্ত                   |
| «           | मिक्रमास्यक्षासः                    |            | •                                  |
| 6 ह         | वंदेवसासस्वनम्                      | e ş        | * विगुणादिवाग्यः                   |
| तेर्ध       | ः पिपासीहिन्यासभेदाः                | हे<br>इंट  | गैलनप्रथन्तर्स                     |
| o h         | गुण्यत्रुष्ट्यम्थनम्। न्यासम्भाः    |            | कृष्टिनिनीस्                       |
| "           | शकार्यार्ग गुषाः                    | `ñ è       | मुक्ताः सदीमत्स                    |
| "           | वोह्याह्न्यात:                      | "          | * भावानां साप्तविष्यक्षयनम्        |
| 78          | हकारस विख्योगित्सम्                 | "          | जन्तीः संपारक्रमः                  |
|             | 40a+ 40a+                           | 8 €        | 3 6                                |
|             | : h2h : कृष्टे                      |            | <i>कुग्</i> डलिनोव्याप्तिप्रकरणम्  |
| <i>e</i> /8 | स्तम्बनाहिषयोगप्रकारः               | «          | :நி <b>த</b> சி ipp *              |
| "           | इकारस सवैवणीदिकारणतम्               | ~          | परापर्खन्स्यादिभावबाश्चनम्         |
| <b>∌</b> 8  | इस्टब्र्ध्तर्ययम्                   | «          | गभैक्षजन्तृत्यति:                  |
| 66          | म्छक्षमक्षमह्यविद्यासक्षम्          | € €        | <b>~ ~</b>                         |
| <b>%</b> 8  | : <b>ग्राक्षानिष्यन्तिप्रकृ</b> णेह | 66         | वहरताः। अयवायमारः                  |
| "           | :ग्राक्तप्रशाण्ड्रायः:              | ~          | मूलाधार्यनेय:                      |
| 88          | :ទៀជ៌វិច្ចាគ                        | हेई        | ग्रह्णीस्थनम्                      |
| € 8         | नीमानिक्किंगिमुम्डीक्रकक्षि         | }≥         | इस्याणामञ्चीवग्रविनयमङ्यः          |
| <u>.\$</u>  | छित्र : १८४६)                       | !: 坚       | विषय: स्था                         |
|             |                                     |            |                                    |

| ह०४                | नियासामि                          | Ęα                | नुम्स्थापनविधिः                           |
|--------------------|-----------------------------------|-------------------|-------------------------------------------|
| a                  | मुरस्रवादि। यन्त्रम्              | u                 | हेबतानां पूजानियम:                        |
| 805                | माद्युक्षाचर्स                    | 22                | डपक्रस्याख्यापननियमः                      |
| "                  | हो। <b>ब्रह्मा</b> महास           | 52                | पश्चाद्वन्यासपन् नेत्रसागः                |
| 808                | माढकाविधानम्                      | ده                | वह्रद्वामि हर्यारियव्हार्थः               |
|                    | HBFRKIRSIH                        | 30                | क्तिकिलात्रहर्क्न्योक्स                   |
|                    | : <u>1</u> 2h :HBH                |                   | : <u>192</u> h :8h                        |
| 23                 | अभिवेत:                           | 50                | माबाहियञ्चर्स                             |
| æ                  | 481 <u>2-</u> 0412:               |                   | नोधि।छभ्देशक्ष्मकृष्टि                    |
| 63                 | नबतादिवति:                        | ୦୦                | जासुवसिः । होसामख्यारि                    |
| 3.3                | असार्वसर्वः                       | "                 | वासुट्रेवाच्नयमः                          |
| J. J.              | :होहोणामग्रीगळ्ड्रम <i>ि</i><br>, | 3€                | वाधीमळ्बमायमं                             |
|                    | न्त्रामीधानाहिबामेसु प्रणवेन हो   | "                 | श्रावार्थनियमः                            |
| 83                 | व्याह्मतिपूर्वेक्सनुना होम:       | ÉC                | <i>दीबा</i> ामख्यब्दगीरिवेचनम्            |
| α                  | अविसंखः। अविश्वासि                |                   | हीसापन्रवाम्                              |
| ξZ                 | श्रम्द्रस्याद                     |                   | : <u>12</u> 2h : <u>14</u> 2h             |
| æ                  | म्।माम् <u>।</u>                  | "                 | ः मल्याध्रमः                              |
| ا: دع              | इमित्रीकिन्नीम निह्नतिक्रीस       | 0.3               | * कुलाकुलण्घनविभागः                       |
| "                  | स्थित्वाब्यस्य:                   | æ                 | <ul><li>शियनस्त्रामाणोवृक्ष्यम्</li></ul> |
| 52                 | ह्यमप्रस्थम                       | ÉÉ                | :प्रीाप्रकृष्ठी निनादाग्रमञ्ज             |
| "                  | नीरीकवस्तालामहि                   | ñЭ                | नरणनासः। हमेववायाप्तिः                    |
| 20                 | त <u>देह</u> ें दुव्यास्त्राचर्च  | € 8               | पिखादिस्वासः                              |
| 32                 | तेंचीक्समेहनप्रयोग:               | «                 | <u> बद्देवर्तान्स्</u> रासः               |
| <i>e</i> >>        | * व्यवस्थिताः                     | €∌                | <u>बद्धवि</u> यक्षत्वर्भ                  |
| h= :1:             | प्राथमित्रहासन्दः। उपचारम्        | €5                | नच्छवेधन्यस्थिम:                          |
| 8≥                 | स्कंत्रक्ष विसर्वत्वर्म           | \$ 3              | नचववेधसास:                                |
| «                  | श्रष्टीचंग्रत्कलाविनियोग:         | ξο                | रामिनेधाहित्सास:                          |
| 23                 | गसाष्टक्रिविध्यम्                 | न                 | राख्यिपवित्यासः                           |
| : <b>&amp;</b> 1&: | विषय:                             | 81 <b>&amp;</b> : | र्विवयः त                                 |
|                    | _                                 |                   |                                           |

| १ईए            | भुवनेखरीमत्तः                            | <b>"</b> | पद्मग्रहेत वर्णहोत:            |
|----------------|------------------------------------------|----------|--------------------------------|
|                | सुवनेखरीपकर्णम्                          | 288      | :धोहोहडिक्गाणा <b>प्र</b>      |
|                | इग्रसः तरबः                              |          | <b>मणम्लप्रहास्माणा</b> प      |
| 6 ई ह          | <u>कामराव्यादिसाधनम्</u>                 |          | : <u>12</u> h : 113k           |
| 1 & 3          | <u>चपारि</u> नियमस्वरमबद्                | 699      | विवयमार्यम्बर्म                |
| u              | वागसवसायनस्यः:                           | ४४६      | :धोमिन                         |
| 8 / 9          | ष्टावृत्तः ग्रेगम श्र <u>ि</u> ष्ट       | ec .     | होमङ्गाणि                      |
| <b>ララタ</b>     | मक्रमिगिष्टम                             | cc       | गत्रहित्तीमृत्तीकृ छागायह्वाता |
| "              | :माधाणाप्रक्रिष्ट                        | 668      | <u> दर्गावृत्रसास्यस्यसर्म</u> |
| 6 हे हे        | पुरश्रवपूत्राप्रयोगाः                    | «        | जपाहाबधिकारिमिण्य:             |
| 959            | स्रायम                                   | € हे हे  | ्राक्तप्रमाङ                   |
| ० हे हे        | <ul><li>भ पादुकामप्तकादिक्यामः</li></ul> | "        | प्रपद्धयागन्यास्त्रमः          |
| ४४८            | <u>ब्</u> धासमुद्राः                     | 888      | ग्रतिबीज-नेताखमन्तार्थः        |
| "              | किप्ररामन्त्रः                           | "        | परमात्ममन्त्राष्ट्रः           |
| 268            | <b>बिपुराग्रव्हानवेचनम्</b>              | «        | काहाग्र <b>क्षात्रः</b><br>,   |
|                | #PF#RIFERÎ                               | 089      | ताराहिपञ्चमनूनां खरूपञ्चाप्तो  |
|                | : <u>भित्र</u> े : सिष्टे                | «        | त्रीकिलमागष्ट्रभार             |
| १४६            | वाग <i>ईवास्या</i> चर्म                  | «        | * नवग्रह्नामः                  |
| " :1           | स्रानम् । पुरश्चरवपुनाप्रयोग             | 308      | प्रथ मखतब्बम                   |
| 858            | <u> सब्बाब्यर</u> स्                     | 208      | सप्रयहन्त्र । सर्वायम्         |
| 858 ::         | स्रानम् । पुरस्रप्रपृत्राप्रयोगा         | «        | :धोनीगाष्ट्रणा                 |
| "              | द्याख्यस्यख्युमखः                        | "        | श्रीमाध्यक्षानाहि              |
| 823            | मुल्लम्                                  | 609      | क्षेत्रवादित्वासिक्षः          |
| "              | * प्रायाम्बिह्यसम्स                      | र्व ० €  | तारम्जान्यासिविधः              |
| ": <u>≯1</u> y | हधी।हिड्डिक्गीणाप्र हि।कनप्रस्           | र्ह∘र्त  | * गुदादित्वासभेदाः             |
| 650            | इ.स <i>ख्ट</i> पवर्णनम्                  | «        | मिलकामलस्                      |
| " :F           | भूतमन्त्रेहीमः। भूतमन्त्रोदा             | 8 0 8    | म्ने विवासिद्यम्               |
| 885            | समत्त्रोद्वारनवग्रह्मेस:                 | हे०३ म   | मष्टमातरः । जपारिमन्त्रम       |
| तेक्षाद्धः     | [चत्रवा:                                 | asiæ:    | चिषय:                          |

| cc      | शाष्ट्रकः । क्रमणिष्ठ                 | 6 A A          | ताजा <i>द</i> ंथेगबुञ्जर्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|---------|---------------------------------------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| •૭ ૬    | हीमह्याणि । भेवनवद्ययोगः              | 648            | <b>बरागृ</b> <u>ब</u> तब्बर्स                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| "       | स्रायम् । तेरस्रत्तम्                 | ६५१            | जोड्य-दाक्षिय-चतुःविध्यभ्रय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ३हेर    | डीकिञ्चड्डा । स्टमाउपुटी              | र्र ते द       | <u>दा</u> दयगीलिययत्विविधानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|         | निपुरापम् र्यम्                       |                | तथार्थः तरबः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|         | :जिउम :एड्रिक                         | ०५१            | यन्त्रे पुनापयोगः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ४ईट     | <i>चीसायस</i> क्त <u>म</u> िलाचि      | «              | प्रसुणितग्रन्भारः<br>महाणितग्रन्थाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| "       | नीराधिकविनीयानि                       | 58≿            | यभिषेकाहिपालम्<br>स्टब्स्टिया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| e)}}    | नीामानाठव्दक्रम्बद्धा                 |                | योगिनासन्तःपूजायाः कात्रोक्षर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| "       | श्रानम् । पूजा-पुरश्रव्यादि           | "              | :धोमीम <i>ि</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ४ ई स   | श्रीहोगिरागेगविधः                     | 688            | खापिखाहिखानम्<br><u>चुप्रत</u> ्याः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| "       | त्यायमं। तेरब्रत्तमं                  | "              | अभिवेतः। पुरस्रत्यम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 8 € 8   | महाबसीमवः                             | **             | वरमुट्टं दुववामुद्रः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 戸身り     | ज्ञानम्। पुरश्चरणादि                  | ई8€            | मनाष्ट्र किराहणार<br>जनसम्बद्धाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| "       | सद्धायदर्स                            | «              | भूगपूरणह्यात्य<br>स्थापूरणह्यात्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 5 } }   | अलक्षीनाथकरहोस:                       | 688            | See of the second secon |
| " ]     | चतुळूंदः। यद्याभिनामानि               | «              | * पेठमतः। मृतिमन्तः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| "       | पीठमस्यः। सावरणहेनताः                 | 66             | ः गोत्राचः । स्टिग्न्डः<br>वर्षायिवासावि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 9 \$ 9  | णीाष्ट्रमि                            | «              | नीतासासासार्वातानानि न्यासस्यानानि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| "       | लायमं। तेरसर्वर्म                     | 883            | ह्येखारीनां न्यास्थानानि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| र्ह °   | नसीमनः। ऋवादिनामः                     | "              | म्बन्धान्य म्बन्धान्य ।<br>स्वापन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|         | बद्यीप्रकर्णम्                        | "              | वरामयग्रब्धानस्यः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|         | दर्भः तरबः                            | "              | पायाद्यययद्गित्रः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| «       | मृहक्ति <i>विखरिख</i> निहम्           | र्ड8ई          | स्रायम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 66      | यन्त्रवेषनद्व्यापि                    | 583            | * यावरणाहित्वासः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| र्भ ह   | વેલ્સલ્લર્મ                           | 888            | दिव्यद्धस्याः<br>•                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ű       | <ul><li>अलग्रायव्हिनिवेचनम्</li></ul> | 680            | भ्तयाद्वित्रमः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 6 11 11 | श्रीमित्रः। पुजापयोगाह                | 3,5%           | ऋबाहिन्द्रामः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| :318    |                                       | 181 <i>2</i> : | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Ä       |                                       | ije <u>je</u>  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|         |                                       | کے جات         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

66

309

66

208

66

003

हें*⊙*हें अ

809 809

æ

803

808

181£:

विषय:

### प्रविद्यार्थक्यम्

क्षिष्ठाः

विषापहननादिषशोगा:

|        | वोड्यः तरबः                      |
|--------|----------------------------------|
| «      | आनस् । पुरस्ररणप्रयोगादि         |
| ठऽठ    | मीराष्टाचरमन्दः                  |
| «      | होमे सीमित्रयसः                  |
| "      | ग्रह्याप्तिविधानम्               |
| 638    | <i>ब</i> ार्य क्षार्य            |
| र्रह   | ष्यानम् । पुरश्चरपादि            |
| र्हर्म | प्रयोजनतिख्यमचः                  |
| १५८    | व्यानम् । पुरस्रायम् । योगभेद्रा |
| १८इ    | यनपामनः। ऋषारि                   |
| «      | पीठमत्तः। त्रध्येदानप्रकारः      |
| 8८3    | <u> नवर्या</u> त्रनासानि         |
| "      | ज्ञानम्। पुरश्ररणादि             |
| १८१    | स्यम्बद्धाः । ऋषादि              |
|        | सीरप्रकारण्य,                    |
|        | :02h :162&h                      |

|          |                       | 3                       |
|----------|-----------------------|-------------------------|
| 66       | मन्तः। ऋषादि          | श्रभवीदिहित             |
| Ȱ,       | <u>बर्</u> ष <i>इ</i> | ष्रकड़ी। <b>छ</b> हार   |
| <b>«</b> | जीएम्डर्स             | त्रायम् ।               |
| २०४      | अधिनस्पद्धः           | किमाक्रही               |
| «        | Siidtet               | स्रायम् ।               |
| 900      |                       | चन्द्रमन्तः             |
|          | ì                     | <u>ምን</u> ሞዚ <u>ኞ</u> 투 |
|          | :al: dS:d:            | <u>इ</u> क्षि           |

श्रानम्। पुरश्राहर

चत्रियाचासन्तः

नुस्त्रवादि

र्व ० त

"

808

329

**ASI&**:

| ל בב        | ज्ञीषक्रम् । मृन्धः | । ज्ञाष्ट्र   |
|-------------|---------------------|---------------|
| eत्रह       | :क्रमी              | ग्रॅक्षिगुदेश |
| 828         | ज्ञाम्बर्माम्य । नी | गमानिह्मीए    |
| <i>§</i> 左∌ | तेरझरतार्भ          | स्रायम् ।     |
| ६८४         | हो।इस्              | नमीम्डुन्न    |
| "           | <u>: 120</u>        | मद्रो।इम      |
| "           | । ग्रीसनामानि       | मेरस्रवार्स   |
| 8≤8         | । लायर्स            | इगोमत्य:      |
|             | વર્સ                | y maring      |
|             | ોઠુંગ્રા: તડબ્રા:   | <u>è</u>      |
| 6८०         |                     | तब्बर्स       |

वेरस्रवार्

श्रानम् ।

[नसामन्तः:

वैध्यातब्दार्स

ग्रह्म जीकालम्

नवरेखायन्त्रम् यन्त्रवेख्यमन्:

रान्त्रलेख्यमन्त्राः

**र्णाष्ट्रमां**इ

हार्यार्खा-रयार्खा-राष्ट्रम्

लिंगिसन्तः। अद्वन्तासाह

खरिताश्ब्हनिवेचनम्

स्प्रकाशकर्षम्

श्रानम् ।

स्रायम्। तर्सर्वात्याप्राप्ताः ६७इ

:धोर्घाइीगमाइ

निखोक्तिनासन्त:

चित्रायित्रमासानि स्रानम् । पुरस्रपाट्

| heb | क्रि |
|-----|------|
|-----|------|

| : Frieft                          |
|-----------------------------------|
| जपकाले प्रतिपत्तव्ययोगः           |
| <u> जागरादिपश्चावस्वाबद्य</u> यम् |
| योगिनामवस्याभेदाः                 |
| मोखसावनयोगमेदाः                   |
| सोखपद्याचां ।:                    |
| # न्यासक्रमः । प्रयदनामानि        |
| प्रणवस्य वेहाहित्वोपपाहमस्        |
| प्रयवनासत्यासः                    |
| स्वेद्धां सत्त्र गत्र व्यापस्     |
| योगपयोगेऽवस्थाद्यादिनियम          |
| ग्रीवणरहनारिप्रकार:               |
| क्षेत्रास्यम्                     |
| क्तिपनीप्र क्रियानाम्बर्धान्यः    |
| समजीनर्णप्रकार:                   |
| मुग्नाह्म माहाणाप्र               |
| <u>HDDB</u>                       |
| <b>स्वास्यमङ्ग्रियव्यास्य-</b>    |
| यमनियमाडीनां लचणम्                |
| गुगब्द्यस                         |
| नतुळूह:। यतिनामानि                |
| विषाखानम् । पुरस्ररणादि           |
| :क्रम <b>म्णसना</b> धप्रकृति      |
| HWJARPOR                          |
| एकोनवियाः परतः                    |
| पूजाप्रयोगाहि                     |
| प्रतिमाध्याद्वीद्वेत व्यानभेदः    |
|                                   |

योगसिंदिस्त्वनावस्थाः

499

धानम् । पुरश्चर्याह महाद्याचरम्भामनः 223 प्रयोगयन्त्रम् । 'होमादि 3 2 5 धानम् । यत्रावरण्ड्वताद 930 सहत्रविधानम् 385 गायतो। मानामन्तः ग्रीसामानि । सन्धराज्यम् श्रीनम्। पुरश्रियाहि भ्राष्ट्रित । क्षिप्राद् 28E HWIRRH महार्थः पर**ल**ः :ን፣ሎየውኮচ 695 föultepfie \* श्रानम्। पुरश्रम्णाद ३१६ जी।एक । :क्रमन्जामप्रही ALBLAILS स्राचर्स । सन्तान्त्रस् स्यमचयरभेव्ययस 885 :15भमाइ गजाधित्वपतिकत्तेव्यम् 588 श्रीसर्वसन्तः । :।इस्क्रिक्ट 335 मीसामामि Silviery 085 पुजाविध: श्रानम् । 308 66 ज्ञाहि महाग्रापात्रमतः: 206 , HWF#RFIPWIFISH :P34 : 128H

[वेषव:

:फ्रिक्टो

ASIA:

<u> 1812:</u>

| केंद्रे        | वसादागुधाष्ट्रनमन्त्राः       |
|----------------|-------------------------------|
| "              | जातव्यस्खः:                   |
| <i>ई</i> 8     | :क्रमञ्च्य । जी।ष्टक्र        |
| "              | ः।इन्मार्गाह्मश्रीगण्डाः      |
| £ <b>}</b> ≿   | अस्याङ्मन्त्रप्रयाज्ञमः       |
| ३ हे ६         | चीतृर्षात्रमसन्दः             |
|                | नीपुरवोत्तमप्रकरणम्           |
|                | त्योवियः परतः                 |
| ऽ€०            | धन्त्रस्वनाविधः               |
| u              | :क्रिमस्कि:                   |
| 28C            | रवाम रतस्त                    |
| "              | क्ष्यात्रम्यः<br>*            |
| 5 में ल        | व्यायम्बः                     |
| «              | :एड्रेनीनाछ्य । :धोनीगिष्य    |
| "              | बागुधवणीः। ग्रिनासानि         |
| ક તે €         | सखः। बेमार्तरवास              |
| "              | रवामरमखः। वयग्रवम             |
| <b>इस्</b> स   | सुद्रमैनष्यानस् । गायत्रो     |
| " :]           | शक्तिप्राकारमन्तः। वर्षेत्यास |
| "              | (इग्बसमन्                     |
| 888            | <i>वेदगुचस</i> धः             |
| ≙ के ट         | ज्ञानम् । पुरश्रव्यादि        |
| 181 <b>2</b> : | स्विष्य:                      |
|                | <u>यब्</u> धर्भ               |

पुरस्त्यादि। होम:

तेसीक्सीहनधानस्

ग्रह्मार्गेनां मन्ताः

तें खोक्समेह नगाय**ले** 

:क्रिमिव्ह

गर्डसन्तः:

950

र्द्र∉

"

"

|   | «             | मिक्तएतणीए-एडाइ-इष-ही         |
|---|---------------|-------------------------------|
|   | æ             | मन्छक्षाग्राम्य ।             |
|   | 985           | मासवन्त्राणां सामात्मन्त्रणम् |
|   |               | मासराज्यप्रयास्               |
|   |               | एक्वियः परतः                  |
|   | "             | पूर्वापयोगादि                 |
|   | عۇ ك          | पन्नावरणविषाविधानस्           |
|   | "             | ग्रस्वस्थादीनां नामानि        |
|   | <i>७,</i> ६,८ | <u>सं</u> चेपड़ी बाविधानम्    |
|   | "             | :।क्रम़डी।ऽहिकी               |
|   | "             | मिक्तिक स्वीत्रीक्ष-कात्रकार  |
|   | र्ब€          | : होम <u>ाकाक्</u> रम         |
|   |               | - সভাৰই হাইয়াৰ হ-            |
|   | ४इत           | सन्तवर्षेन्यास्त्रमः          |
|   | "             | श्रहाब्राह्यः। स्नायम्        |
| - | 8≽≥           | क्षाराववाहायाच्या ।           |
| - |               | विंगः पर्यः                   |
|   | <b>ह</b> हे द | णीयक्ष्यामणोक                 |
|   | :818:         | चिवराः ह                      |
| } | ar<br>Alba    | <b>2</b>                      |
| _ | ·//\\\\\\\\   | alyhaaks cam                  |

न्यासन्नमेष संद्वारक्षित्यः

इतिवयः परतः

द्राइयरायियन्त्रम् । तत्त्रम् । ११४

\* क्रेयवार्टिखारिगायलोक्यनम् २४३

वासिद्वमध्य:

нитекрувів

म्निस्सोतम्

सग्वाद्वियामख: द्राद्यभावियासावि

र्वे ते इ

ohe

485

704

# HEDIER

66 : महाप्रशिक्तमः **\*** 950 :IIrikkşlibJ गीतारिसन्त्योगविधिः : निमिन्नाः । : क्रिमक्रम 375 ששל नपविष्यः । अयोगन्नमः रेटई विष्युक्पञ्चानम् । प्रयोगाहि नेक्रार्ट्सन्तेक्ष्यनम् 826 1818: [død:

### : <u>1</u>2h : helkh

न्येशिवस्तव: ग्वियम्ब्रिसः । याजसन्दाः ع د د विश्वानात्त्रम् जातः। लाबमं। तेरस्वाद ग्रंचतवाद्यसम्बः। ऋषादि ल्यासन्नाः । विनियोगविधिः २८७ \* देशानाहोनां योतमन्ताः बहाचग्रत्कलान्यासः 66 र्दर ह H.SSh " मुनावधानम् पर्वति देव शास्त्र । स्थान स्थान स् 75.4 सद्याया-वासाद्यस्त्राचाच æ नवपीठयसिनासाहि 66 :श्रीहोन्हार्हा स्तिवासः। प्रसर्वस् 835 खानम् । सन्तर्वतानामानि प्राधारमन्तः। ऋषाहि प्रासाट्याब्द्रांचवेत्रम् 539 मासाद्यकारणम्

म्नायन्वित्वधानम्

900

æ

चतुविंगः परतः £126 [ddd:

सैनापयोगः। पुरश्चरणादि 505 ऋषादि । खानमेराः 505 सहावराह्मख: तरसरतार्स । वैयाययोगाहर जीवारमत्तः। ऋषादि। ष्यानम् २७० pwyartete.

मेडीवर्गः मध्यः

વેદા દેશ વ્યમ

665 क्षेत्रमा अस्ति। रामहागुष्ट्रन्मलः। ऋषादि २७६ द्मस्थय धर्यम्

मुरश्रम् । मुग्रम्हरम् सायवर्षया : मीमिनीम । मूक

स्विद्यायम् । ऋषादि 36 € \* गर्दसम्बः । अनत्तिमन्तः

550 श्रीबर्भ वह्नसम्बः। :धोमिडिविधि: 33/5

Slinfür र्मिह्यलम् । रचायलम् 828

: ७२५ : क्षेत्रं अ

वोड्याचरसर्वाज्ञसार्यसन्दः विख्रुपस्य: विश्वापन्तर वास्त्रम् ।वजापञ्चरविधिः हेज्र

चन्नाहिमन्त्रेषु षोडगास्रर्योग:

|               | <b>–</b> – 5                      |
|---------------|-----------------------------------|
| 9,5€          | :មोहोन्धामकसमहिहो।                |
| <b>66</b>     | अतिदुगीसन्त्रजपनियम:              |
| ०६६           | मन्बर्वताद्वःक्षलना               |
| うんき           | ग्रस्तमन्तः। पार्दिवभागः          |
| æ             | यस्यामानामानि                     |
| マタテ           | न्त्रामान्त्रीयवन । ज्यामान       |
| 6,5 €         | ऋवारि । यानम्                     |
|               | मुल्यम्बर्गायम्बर्गम्             |
|               | :च्यः महाक्र                      |
| "             | ज्ञानिय । मनाखितियार              |
| इंड्रेस       | साम्बर्गण्डमासः                   |
| «             | बह्विलंपन्नम:                     |
| 8≽€           | <u>चिराकारव्यानम्</u>             |
| 66            | :धोघोगल्हिछाग                     |
| 955           | 4सर्व€1धः:                        |
| इ८६           | खेयस्हपद्यानपनार्                 |
| €४०           | पन्ने प्रवादायंकायनम्             |
|               | मल:प्रपदियाह्मित-                 |
| 64            | प्रयव्याह्मिस्स्य:                |
| 398           | <u>जाङ्</u> खज्ञ्यज्ञन <b>र्म</b> |
| 2) £ ]        | प्रणवस्य सानुभवसाधनकाथनः          |
| 181 <b>2:</b> |                                   |
|               | Downloaded from h                 |

hèè

8≥≥

इइइ

757

ÇÇ

लाचमुद्रथायम

यनुलोसप्रतिलोस-

Firepielup

म्हास्त्रव्यत् सं

दिनास्त्रत्यम्

मन्त्रवर्षे हेवताव्याप्ति: शावर्षा हेवताभेदाः Ė

68€

| "           | ज्ञामियास्त्र । विस्ताम्बर्     |
|-------------|---------------------------------|
| क्रिश       | लायमं। तेरझरतार्म               |
| 895         | रबायरवर्षम्। चव्हेखरमयः         |
| 38€         | रीगाख्ययान्ती प्रयोगभेदाः       |
| " <u>}</u>  | न्त्रप्रयोगे खानम् । पुरश्चयोति |
| «           | अध्वारीखरसानम्                  |
| "           | <u> वर्मग्र</u> ्डेवपालाचर्म    |
| ००४€        | :क्रमणीमाक्रहो                  |
|             | एकीनकियः परतः                   |
| ಶಂ⊊         | <u>स्तीयबीजप्रधानयोगाहिकम्</u>  |
| "           | सखबीजप्रधानात्त्ररयोगः          |
| Ø∘\$        | मकाशारिषाद्वाक                  |
| र्व०ई       | पुरस्वरादि । प्रयवप्रधानयोगः    |
| "           | ऋबार्डि। स्नामम                 |
| ñoè         | : Potentikk Rpter               |
| 8∘≷         | पूजायन्त्रम् । प्रयोगारि        |
| "           | ऋषादि । श्रद्यातम्              |
| ह०ह         | पुरश्चयिदि । शास्त्रेयसन्तः     |
| "           | ऋबादि। खानम्                    |
| ₹•\$        | इधियासुरीसम्बः                  |
|             | च्छावियः परतः                   |
| 66          | लानम् । ऋवादि                   |
| "           | ग्रैवाष्टात्वरसन्तः             |
| ई० <i>ह</i> | व्यानस् । युनाययोगादि           |
| ale:        | विवराः                          |

जपाद्यधिकार्गनेयसः

गायस्भिमन्तविधिक्यनम्

ख्रितः dS**यः** 

|                     | ·WILLEADE                           | 8 4 6          | ·nanfnan «                                |
|---------------------|-------------------------------------|----------------|-------------------------------------------|
| <b>ई ह</b>          | ग्रब्नगीपायमन्तः। स्वानम्           | "              | * <u>સંવેર્ધલમન્</u> ય:                   |
| <b>इ</b> ६६         | लानम्                               | Èñè            | पुरस्राम्। होमाहिनिधः                     |
| "                   | ग्रीयमध्यः। जासमध्यः                | ű              | ऋबार्टि। स्नानम्                          |
| BEA                 | इङ्सातिमन्दः                        | र्वे हे        | मंत्रादस्ताविधानम्                        |
| "                   | स्थानम् । प्रजामयोगः                | <b>≟</b> ₹6    | स्रानम् । पुरस्यादि                       |
| <b>ક</b> ∉8         | मलसृतिः। यनपृष्णिमन्तः              | ं तें €        | ग्रताचरमन्तः। ऋथादि                       |
| "                   | अवाधिपतिसत्तः                       | 66             | मुरस्योदि । होमाहिनिधिः                   |
| "                   | वश्यक्राश्योगान्तरम्                | ш              | मन्द्रवर्णग्रामिट्टेवताः                  |
| <b>इंड्रे</b>       | रावमुखीमव्यः                        | ∌8⊊            | मावर्ण्डेवता:                             |
| "                   | स्रायमं। तेरस्रत्तमं                | "              | मृनाष्ट्र । ज्ञाष्ट्र                     |
| "                   | बह्यमीमव्य:                         | ≥8 <b>≥</b>    | बायु:प्रदोऽनुष्ट्रब्सन्सः                 |
| ई ई ई               | श्रीयंषुयंश्यमं                     |                | <u> </u>                                  |
| "                   | म्गोक्तिए । एक स्थान                |                | चयस्त्रियः परतः                           |
| "                   | युष्याच्या स                        | €8È            | बिहानप्रकार:                              |
| 935                 | <i>ब्</i> युवक्षयदंग <u>त्</u> यर्भ | 38€            | विसन्तः                                   |
| ई €०                | शासव्सर्व ऽ1गृब्व <b>चर्म</b>       | ሕጸጅ            | प्रयोगभेदाः                               |
| "                   | हाद्यमुणितयन्त्रिषः:                | 888            | वर्तकानमञ्जाः<br>वर्तकानमञ्जाः            |
| "                   | वङ्ग्रेणितप्रयोगः                   |                | डोाफफिप <i>®ि</i> म्                      |
| るりを                 | <i>यायवयश्तब</i> र्म                | c.             | भड्कालोखानम् । पुरश्चराहि                 |
| "                   | वक्षव्यवस्थान                       | "              | कालायनोधानम् करमार्थः                     |
| "                   | <u>ज्वराधिहर</u> यन्त्रम्           | 484            | मनिष्यानम् । यामवतीष्यानम्                |
| 当者を                 | दीवीयु:प्रदयन्त्वम्                 | «              | क्षांत्राह्म । सामज <sup>क</sup> सम्बन्धः |
| :চ্ডা : দেন্দ্রীচূচ |                                     | 38€            | सबस्यम्<br>                               |
|                     | ·ern ·werles                        |                |                                           |
| æ                   | क्रीमानित्तीयवृत्त *                |                | इाडिंग: परचः                              |
| u                   | :धोष्टीज्ञामिड्ड । कृष्णप्रष्टापृ   | <i>७</i> हे हे | :धोहोग <b>िषमधो</b> ही                    |
| 66                  | ऋबादि। स्नामम्                      | «              | र्मीपुदर्णस्थनम्                          |
| ∌∦€                 | ऋग्वार्वणीविधानम्                   | र्व ई          | :धोद्यो <b>नफ़क्</b>                      |
| 181 <i>2</i> :      | विषय:                               | :\$181         | विषय: र्                                  |
| <b>3</b> 3          | la bi b                             | 16/2           |                                           |

: भारताहरू । अप्रदे

:मक्रागिष्ठक्रम \*

|                | • •                         | 1               |                       | <b>-</b>                      |
|----------------|-----------------------------|-----------------|-----------------------|-------------------------------|
| "              | <b>अपत्योत्पन्तिकर्यागः</b> | c.              | श्रानाचि              | न्यासमुदास्यवं                |
| "              | अपत्यहीननिन्दा              | غۇ⊄             | :                     | क्रमाञ्चाप्र <b>मा</b> प्र    |
| 86,€           | पुत्रीयत्तिकरप्रयोग:        |                 | पाणप्रतिष्ठाप्रकर्णम् |                               |
| पर्तियाः परताः |                             | <u>इ</u>        | : <u>129</u> :18      | असठनास:<br><b>पञ्च</b> तिः    |
| <i>€o</i> €    | सवोद्यस्याहिकस्योगः         | \$ \$ <u>\$</u> | स्राचर्स              | वेश्वरवाद                     |
| is and         | ।वर्षयः                     | 181 <u>2</u> :  | MEILL)                | ्रिवर्धः<br>। स्थापनसम्बद्धाः |
| 42571251T      | • प्रयन्ते                  | i ·:2/IAII      |                       | ਾਲਕੜੀ                         |
|                | <i>દ</i> ઇ નહી ન            | IDEhk           |                       | 77                            |

## *क्रि*माक्रमीड़िमक्राग्धिय

"

\$@€

308

900€

₹£

सहस्य विश्ववप्रयोगः

स्ताद्हितीनां स्थानम्

1851 प्रणाप्त । : 1 क्रमि कि

पुरसर्वारित । प्रयोगमन्तः

:लाकाश्वांतश्वांताल:

मुन्यात्रिक्षानम्

|       | a a €       | :02h : H&K  |             |
|-------|-------------|-------------|-------------|
|       | # <b>58</b> | सप्तमः तदबः |             |
| ã 0 8 | :M2h :8h    | 888         | রনীয়: पহৰ: |
| 823   | :P2h :HBh   | ∘ ≩ 8       | ਵਿਯੋਬ: ਧਣਵ: |
| 8 € 0 | चप्रकः तरबः | 975         | :B2h :HBh   |

### भिवपस्ति में श्रामिष्टि भेटम

नवसः परतः

त्र€8

तन्त्रस्य पात्रीवधम्

दीवितीयथस्यावार:

सहीवमत्तः। भीषमत्तः

वाह्यमिष्यस्वम् वर्ष्यमिष्यस्वम्

ग्रेथ्यय्यं

हुताह्वातसंख्या

غده

30,5

66

コの声

ee j

3€

# शुिद्धपत्रम्

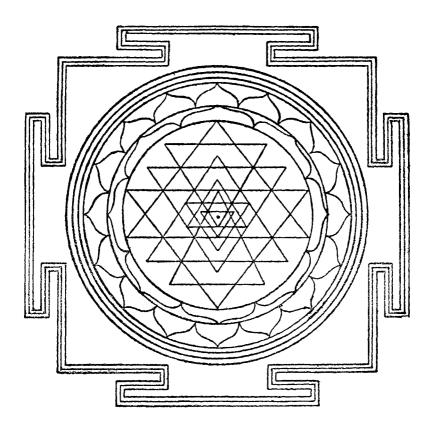
| पृष्ठे | पंत्ती     | <b>अ</b> शुह्रम्        | शुद्रम्                        | पृष्ठे       | पंत्ती     | त्रशुद्रम्       | ग्रुडम्             |
|--------|------------|-------------------------|--------------------------------|--------------|------------|------------------|---------------------|
| પૂ     | ₹8         | <b>रू</b> पाऽणवी        | रूपाणवी                        | ود           | ą          | परमालने          | परमत्मान            |
| 9      | ₹          | ग्रङ्ग                  | ग्रङ्खः                        | रूद          | २५         | নম্বাঃ           | तचाऽ                |
| 5      | <b>१</b> ३ | वभासिन:                 | वाभासिन:                       | १०१          | યૂ         | रन्तस्थितैः      | रन्त:स्थित          |
| २३     | ₹          | श्रीद्भिज:              | श्रीदुभिद:                     | १०४          | २१         | जुंसं            | जूंस:               |
| રપૂ    | १६         | स्त्रिय:                | स्त्रिया:                      | ११५          | યુ         | विपत्            | वियत्               |
| ₹₹     | २८         | वेखर्या                 | वैखर्या                        | ११ट          | २          | पुष्य            | पुष्प               |
| ₹७     | ፚ          | सोषुम्त                 | सीषुन्त                        | १२१          | ₹          | स्तियगू          | स्तिर्थेगू          |
| ३८     | २१         | साममय                   | सोममय                          | <b>ू</b> १२६ | २७         | -                | वाक्स्तादि          |
| 80     | 88         | सर्गञ्जेषित             | सर्ग: स्नेषित                  | <b>१</b> ३१  | Ę          | वैश्रय           | धीवै <b>गद्य</b>    |
| 80     | , ·<br>8.9 | भूतेन्दिय               | भूतेन्द्रिय                    | १३७          | २७         | पुनर्वैभ्य       | पुनर्वभ्य           |
| 8€     | रू         | क्टेदा:                 | क्चेद:                         | 680          | ₹8         | तदुइल            | तद्दल               |
| 80     | પૂ         | जदुगदादि<br>जदुगदादि    |                                | १५५          | 6 =        | करिरेनं          | कविरेनं             |
| 80     | ď<br>É     | ट <b>ड्डो</b> व         | दश् <u>य</u> े                 | <b>२</b> १२  | <b>₹</b> ₹ | मूविनायक         | भूविनायक            |
| _      | १<br>१     | स्था<br>सुगीर्षायै      | रूप<br>सृगग्रीषाँयै            | २8८          | 5          | <b>अ</b> चेयितणा | <b>त्र</b> चेयितृषा |
| € ?    | - •        |                         | -                              | २८४          | 8 \$       | यात् ब्रू        | ब्रूयात्            |
| ৩३     |            | द्विदिगुणितं स<br>चणैरव | द्वत । इ.स. १५५०<br>चार्ये रेव | ₹१५          | ११         | चेत्युका         | चेत्युक्ता          |
| ८ १    | २१         |                         |                                | ३२०          | १५         | क्रमेते          | क्रमते              |
| ೭೪     | १८         | <b>मर्</b> णाप्ता       | मर्गप्ता                       | ₹२१          | २८         | <b>मित्रेष</b>   | <b>मितरेषां</b>     |
| ೭೪     | २०         | संग्रन्थि               | सग्रन्यि                       | ₹₹           | २५         | कस्या            | कस्या:              |

## पाठभेदाः

| पृष्ठे      | पड्त्री      | पाठ:                   | पाठान्तरम्                |
|-------------|--------------|------------------------|---------------------------|
| ~           | <b>ર</b> પ્ર | व्यक्तं मायित्वहितुत्व | व्यत्ती मायिलं हेतु       |
| ११          | د            | नोपलभ्यते              | तेनोपलभ्यते               |
| १६          | १२           | तद्रूपत्वात्           | <b>तद्रू</b> पल <b>म्</b> |
| १८          | ą            | तेऽ-                   | ते                        |
| १८          | १४           | <b>ग्र</b> सिते        | सिते                      |
| १८          | १०           | विंगतिस्तया            | विंगतिकस्तया              |
| ২০          | ą            | देवास् स्रुतयः         | देवा: सञ्जतय:             |
| २८          | १३           | तस्या:                 | तस्यां                    |
| ₹₹          | ٦٤           | <b>ग्र</b> धात         | <b>ग्र</b> ध्यात्मं       |
| ३७          | €            | सुविरोदर               | सुषिरोदित                 |
| 8 0         | २७           | मग्डलमन्त्रै:          | मग्डलत्रयमन्त्रै:         |
| 85          | १₹           | संस्थिति:, संस्थिति    | संस्थिते:, संस्थिते       |
| म् ४        | Ę            | ससुत्पच्या             | समुद्भृत्या               |
| ४्८         | १२           | वली                    | बले:                      |
| €१          | 8            | स्यादन्यो              | स्यादतो                   |
| दर          | ११           | प्रोत्ता:              | ग्रुला                    |
| दर          | १२           | समानवर्णा              | समाने                     |
| ۲ą          | १२           | क्रमशो                 | कलग्रे                    |
| ۳ą          | १८           | सवित्व                 | सवितु:                    |
| ۵ų          | 4            | मनसावुदीर्घ            | मनसी उदीर्यं              |
| 25          | ય            | <b>খি</b> ৰ্যা         | <b>शिखा</b> थी            |
| ٥٥          | <b>२</b> १   | पचान्तर <b>म्</b>      | पचदयम्                    |
| ٥٥          | २२           | निवेद्य। पात           | निवेद्यपाच                |
| <u> ఒ</u> 0 | ₹₹           | निवेद्य। जातं          | निवे <b>द्य</b> जातं      |
| ८२          | १४           | पादि                   | सादि                      |
| د۶          | १४           | ततोऽग्निमनुना तेन      | ततोऽग्निं मनुनाऽनेन       |

| पृष्ठे      | पङ्क्ती  | पाठ:                | पाठान्तरम्          |
|-------------|----------|---------------------|---------------------|
| १०१         | 8        | मन्त्रेषु           | तन्त्रेषु           |
| १०२         | 7        | जठरानलयो            | जठराननयो            |
| १०५         | २        | ध्यानेन             | ध्यानैश्व           |
| ११०         | १५       | तेज <b>स्वम</b> न्ह | ते <b>जस्व</b> न्ड  |
| ११५         | 88       | ततोऽर्ध             | तदर्ध               |
| १२२         | ¤.       | भुवनान्त            | भुवनात्म            |
| १३१         | २२       | ब्सूं स्त्रीं       | ब्लूं स्त्रीं       |
| १३२         | १०       | मिति परा            | मिति परपरा          |
| १३४         | Ę        | परपरा               | परावरा              |
| १३६         | ₹        | विल्लभव             | <sup>दि</sup> ल्वदल |
| १ ३८        | ₹        | मुखेनाऽनारत         | मुखे नानारस         |
| १५१         | 8        | कोणात्तदुर्बी       | कोणान्तर्दुं बी     |
| १७५         | <b>~</b> | दाद्या              | वा दशा              |
| <b>२</b> ८५ | Ę        | वाराच्चे विष्खिभ    | वराइविष्खिभ         |
| ३१८         | २८       | भत्तान्             | भक्तात्             |
| ३१८         | २८       | सत्यादा             | सेत्यादा            |
| ३२१         | १८       | रादित्यो            | रादित्ये            |
|             |          |                     |                     |

मूलेऽपि क्वचित् क्वचित् पाठभेदा बन्धनीमध्यगता द्रष्टव्याः।



Ð

# HE-HILLEDHIE

न्योन्योगुरवे नसः। <del>-->-</del>00~--

1:12h:14kk

वितरत परिश्वाद्वि चेतसः शारहा वः ॥ १ सम्बायगर्धीया याप्रवता विष्रव्योन-विरिचतमुखबाहामार्सभ्याख्यहत्ता । -रिव्यादी: सप्तिमित्रेणेवरी-

HD166111BBhk

अभाग्वत्यात्वित्यासः ॥

क्रे जीगपीयाय नसः ॥

व केविश्हे सीमि सीमि संस्थे ॥ मत्रहिनम्ह देवं वर्णविष्ट्वजितम् ।

ग्रारहा वः चेतसः परिग्रद्धि वितर्वित्यन्यः। चित्ताह्सङ्घातव्यतिक्षायाः विषयाहिकामीप श्रयोत् स्वयति—श्रक्तवस्तपयाखीरेलाहिना। परदेवतातत्वानुस्मर्थलच्यम् शायोलंचणं च मङ्जमावरन् गत्रारभौपधिकं यहमपञ्चागमसारधंयहरूपं यस्रं चिकोषुंः अभिमतस्कलमयोजनसिद्ये प्रथमतः बळामानो दुःखोक्षतजनकार्वशाक्षाकालामानमञ्ज सर् तद्नुगहाय समस्तागमसारस-भपरीचीक्रतपरहेनतासतत्तः परमा विसूतिकाष्ठा प्राप्तः स्वयमेकानिसम्पर् इह खनु जीकानुयहँकरसत्या सत्यर्गरपरियही भगवान् यद्भानाये:

नगदुपाहानं वज्रव्यम् । निराववच्च सवेसाचिष्धाः गारहाया एव सभवतोत्राभि-कायें लेनाऽनिस्य लान् जगन्मू बकार्या लागे । अतो निस् किचित् क्रमेणेऽपि विख्योतित्वसभावात गार्ट्सियकमनुमानिति वेत । क्रमेण: नाऽनुमानाहिशाह—विख्योनिरिति। भूपूर्वपरिणामलाभ्यपगमात् विखस् गारहाथाः धरने धिष्ठं सम्बन्धीयमाग्रीः। तहेन कुत इति निखनायेनारणले-

### HKADJIH BUNIK

स्प्लस्त्यनार्यपामान्यमान्तिन्त्यः पश्चितिप्रध्य गम्पस् विषयः। तत विख्योनिरिति। यतः विसारिसङ्गात्यतिस्तायाः विसानविषद्याः यार-—जाफ्रिमिक्रोतिप्रमुख्य गोष्ट्रकारणलख्याप् अनुपप्तिमिक्षिमिक्षाद्व— कारणलं वा नास्तीकाग्रज्ञ परमार्थतः तर्मानेशी मायाद्वार्थाऽस्था एव निहें निस्तिक्षिया: यार्टाया शिष्टाहें नेत्र इलाह—ग्राध्वतित । जगरधोग्रीत । तहाधिष्ठाढलेन निकासिलात् भनिललाहर्वेषप्रसितिति यरीरशहणे खातन्त्रा वियोष उत्ती विरचितित। खातन्त्रा हेतुमाह—समान-क्षामधिविद्यातस्याद्वीरिक्षा । गर्ने स्वयं विद्याप्त अस्ति विद्याप्त । गर्ने स्वयं विद्याप्त । गर्ने स मस्वात् यारहेव तहारेण जगदुपारानं निमितं नेसाभिप्रस वर्णानां तिह्यहलेन मवेवण्तर्धेमस्यास्त्रस्य प्रधानस्य गार्टारूपनेतन्धेऽध्यस्तिन तर्व्यानिन्धान जगदुपार्ललं गार्राधाः तिनिमित्रामात्रलमेनेति स्वर्धाखाद्गियमाग्रह्म जगतीरधीखरीक्षथं:। श्रम् ति यारदाधिष्ठतस्य परमार्थसस्य प्रधानस चनलं कारणं नलाभि: यात्रिभि: चह बन्तेत इति नगत् नायं तयो: चनल-। निक्तिष्ठ---इ।জर्षभी জरीनिरिष्टानी व इंगाय विषयनाश्वरी विमी दूष्टी तक नगरीनिरित नेत्र । अनेतनस्य प्रथानाहेश्वतनानिष्ठितस्य कारपत्नानुपत्न:। क्राइक कृष्ण्या भी। अन्यस्य विद्याय । भी। अन्यस्य । भी। अन्यस्य ।

तेषां याशास्यं याहित्यास्याने यालाहियोगः सनेमन्त्रतपाहेः ग्रेषत्या यित्रशाहिता। कामन्त्र मुखायन परमासीत द्वात। याहिसामुखानानि इक्छन हत्स्बुहिवाचिना त्रानिक्यायक्तासकाः प्राणस्तव्तारपभूता माया-न्वास्कानायः। त्राखाग्रन्तेन लगादिधातव उत्ताः। त्राखायन्त प्रिरिति। वहन् विराजीऽवयवक्ताप्रमाइ—विराचितमुखवाहेलाहिना। मध्ययब्हः पवगे-याखः काखेशाबिरिशाहिपकारिष प्रथेकं सम्बद्धति। माहकाचरत्यास्थानं वेखरीतर्थीत्यनं विराष्ट्रिं ख्लं विषयमाह प्रथमाधेन। शाबीरति परम्

नतु लगाहिपरमात्मान्तस्य हेवतात्मनो याहिन्यामेनेव सायनप्रयोदे सिन्नधाने । : १६। इस।इस

परीरम्,। तस्य साथकार्योते सिकािकािकािकािकाः। वसः प्रथमसकाराहि-नामस चनाराहितं स्वात्। मवेत्र नित्यमेन मामान्यविग्रेषक्षं हि हेनता-न च प्रथमं सामात्मकत्वाना पुनः विश्वषकत्वनीत नियमीऽस्ति । येन जिए-सीं किसविष्टाचरवासेनीते। देवतावयवविष्येषकत्यनार्थेमिति बूस:। न्यासेनाऽवयवविश्रेषसिविधिस्मर्गे न कश्चिहोष:।

न च संहारक्रमेण माळकान्यामे प्रथमं सामान्यसंहार: पश्चाद्विग्रेषसंहार इति क्रमकोप:। उभयोरप्यात्मन्थेव संहारात्।

न च सामान्यसंचारेणैव संहृतत्वादिशेषाणां पृथक्संचरणम् अनर्थकम्। विशेषसंचारक्रमचिन्तायाः कर्तव्यत्वात्।

ननु वैखर्यात्मकस्यूलकथने प्रस्तुते प्राणादिरूपस्त्सादिकथनमनुपपनम्।
न। तेन विना स्यूलमात्रेण व्यवहारासिहेः विराजोऽपि सर्वात्मत्वात्। अथवा
प्राणशक्त्यात्मश्रव्दैरपि प्राणनुहिजीवस्थितिकराः स्यूलांशा एव अन्ना[धात्वा]दिशब्दवाच्याः कथिताः। अस्मिन् पचेऽचरगतिबन्दुनादादिभिः विराट्शरीरानुगतस्त्यादिकथनमित्यवगन्तव्यम्।

ननु अकचटतपयाद्यैः विरिचतमुख्वाहेत्यादिनैवाऽभिहितस्पूलविषयिषि क्षे किमिधकोक्त्येति। नैष दोषः। सौस्थानिकौत्यानिकस्नानाद्यनुष्ठानेषु लिपिन्यास-भेदस्चनार्थत्वात्। सौस्थानिकानुष्ठान एकपञ्चाग्रहणीनां प्रत्येकं न्यासः स्वितोऽकचटतपयाद्यैः विरिचतमुख्वाहेत्यादिना। श्रीत्यानिके वर्णमात्रस्य मुख्वाहुपादहयनाभिद्धत्तु व्यापकत्वेन न्यासः सप्तभिः विरिचतमुख्वाहित्यादिना। स्नानादौ अकचादिवर्णत्रयस्य मुख्मध्यपादेषु वर्णविरिचतिति। भोजनकाले समस्तस्य मस्तकादिपादान्तन्यासः स्वितो वर्णैः विरिचतिति। देशकालाद्य-पेच्या सर्वे वा सर्वेत्र प्रयोक्तव्या इत्यभिप्रायः।

ययवा समस्तमन्त्रपागयणोद्वारार्याधिकोत्तिः। तयाचि अकचटतपयाद्यैः अकचटतपयवर्गसम्बन्धिभः यकाराद्यैः षोड्यखरैः विरचितमुखबाहापाद-मध्याख्यह्वलेति पञ्चायदर्णानां प्रत्येकां षोड्यखरयोग उक्तः। लिपिन्यासस्थानेषु षोड्यदलानि पद्मानि सञ्चिन्त्य कर्णिकासु तं तं प्रधानं वर्णे विन्यस्य दलेषु तत्तदर्णानुबन्धषोड्यखरान् न्यसेत् न्यासप्रियो जपेच जपप्रियो ध्यायेच ध्यानप्रिय दत्यर्थः। श्रों श्रं श्रों नम दत्यकाराज्ञकर्णिकायां विन्यस्य भ्रों श्रं श्रं नमः। श्रों श्रं श्रं नम दत्यादिकं दलेषु विन्यस्य श्राकारपद्मकर्णिकायाम् श्रों श्रां नम इति न्यसित्वा श्रों श्रां श्रं नमः। श्रों श्रां श्रां नमः दत्वादिकं दलेषु विन्यस्य श्राकारपद्मकर्णिकायाम् श्रों श्रां श्रं नम दत्यादिकं दलेषु विन्यस्य श्रां श्रां श्रां श्रां श्रां श्रों श्रां श्रों नम दत्वादिकं दलेषु विन्यस्य प्राकारपद्मकर्णिकायाम् श्रों श्रां श्रं नम दत्यादिकं दलेषु विन्यस्याऽविश्रष्टाचर-पश्रेष्विप एवमेव न्यसेदिति स्वरपारायणन्यासादिमन्त्रक्रमः।

श्रय व्यञ्जनपारायणक्रमः। श्रकचटतपयाद्यैक्कैः विरचितमुखबाहापाद-मध्याख्यद्वत्केति विविधरचनम्। श्रों श्रं श्रं नमः। श्रों श्रं कं नमः। Downloaded from https://www.holybooks.com

### मुक्ति।रतस्त्र

मन्त्रान्ते तांस्तान्यलान्यायं न्यासाहितं कार्तेव्यम् इत्यनम् यनन्तवेष्योतहर्षे-समानम्। तत्र त्रह्मपरस्ततीविष्ययोष्ट्रीमासवेखरसप्तमन्त्रनगीः। उत्तपारायण-यनवरतपराखन्तः सप्तमिय वर्षवगैः मन्तवगैः विर्वितमुखवाह्यारि न त्रामक्षेमेंद्र पार्यायण्यममेंद्रमाह -- बनन्दरत्पयाद्योर्त्याद्रिना । अभवसन्त्रभेदानामापं श्वरविरचनारूपलात् सीऽपि विरोचितेलनेन स्वितः। यः यः नमः। य नः नमः दलाहि परत्रह्मण दीत पारायणताः। पारायण-दलाहि चतुमूतः। य य नमः। य न नमः दलाहि साचिषः। नसः। यं वर्षां नसः इत्यादि सवैखन्य। यं यां नसः। यं वर्षा नसः विज्यस्विद्धा अं ए नमः। अं जे नमः इत्याद् रहसवेद्धर्या अं श्री यं को नमः दलाहि बह्मसमेखस्स् । यं नमः। यं का नमः। दलाहि क्ट्रियणी:। अं लुनस:। अं कुनस:। दलादि क्ट्रिय्स। अं व्हें नस:। नमः। यं कुंनम द्यादि क्ट्बसायः। यं मूं नमः। यं कुंनमः द्यादि विणाविणीः। यं जंनमः। यं मूं नमः। द्यारि विणाद्स्य। यं मरं इताहर विश्वविद्याः। य उ नसः। य कुनमः इत्याह यं जि नमः। इत्यादिक्पो नह्मक्र्यारायण्यमः। यं दं नमः। यं इसाहिक्पा ब्रह्माविष्युपारायण्यमः। य द नमः। य विक नमः। । :मन कि के । :मन कि के । :मन कि के । :मक्रणागामह्रह्मह हो इ नसः। खंगं नसः। द्यादि खाब्बन्दनगत्वनारपरिनारलेन सनेसुद्यम्। वावारपरिवारलेन समानम्। पुनः खं शं नमः। खं कं नमः। खं खं पुनः कां यं नसः। कां कां नसः। कां खं नसः। कां यं नसः। इत्यादि के खेनसः। के गे नसः। इत्यादि केनाराब्वजद्ख्खनकारपरिवार्षने। परिवारलेन। इत्यादि विसगीली समानम्। पुनः कां याः। कां कां नमः। परिवारलेन। इं अं नमः। इं लं नमः। इं खं नमः। इत्याहोकार-एषां नासः। यां यं नसः। यां नं नसः। या खेनसः। द्वादान्तार-क्रिंगिनामास्याद्वे साल्यस्थित्। पूर्वीक्राकारपद्मर्वस्थाकारपाद्वारतन

क्पस्लसपद्वते। स्यास्तित्वीहरत्सामीबन्द्रहणं स्त्यां विषयमाह—सम्बन्धार्-

च्या सध्यमातद्शाहरखगमावन्द्रकृत स्त्या ावष्यमाह—सम्बन्धार-धोग्रीति । न्यनामिरवयनेः तत्त्वभुवनक्तावणैपट्मत्वकृतेः संहताः सन्ती जायन्त् इति सक्तवजा जीवाः तेषां गट्धियोः ग्रीते इति सक्तवजगद्धीग्रा । गर्यव्यन् वाम्बाचिना तिब्वतेकः प्राणः क्रियाग्रीसमाचात्मोच्यते । धोग्रव्येन न्यानग्रितमाते तत्रभेक्कािभयाज्ञान-

सुक्तारूपो विषय इति उन्नं भवति। श्रव सक्तल्याव्हेनेव मध्यमान्तम्तानि चिणवामस्तनेषु । ग्रान्तिमूलाधारे वामा ज्येष्ठा रीट्राम्बिकाञ्च तेषेवं न्यस्तयाः । ग्रुत्यस्पर्भनादम्बनिबन्द्रगत्तिबीजाच्याणि उत्तानि । तानि मूलाघारलिङ्गमूल-नामिद्वलग्ठनम्बनामूमध्यलनाटेषु न्यस्तथानीति। इच्छादितितयं ग्रिगोद-ग्रज्ञालको हिरख्गभै: प्रकाश्यपकाशकरूपाथां मध्यमा वाक् तद्योका तद्नुगतस्वातन्वगासनेक्शाम्बासना वैख्रीचासात् पुर्वभविति सध्यमान्यासप्रजारः । বা तयो: ययनं

प्रयोजनकायनेनेव सामान्यतस्तत्त्वामित्यधिकारिषि सिद्धे श्रधिकारिविग्रेष्: स्चितः। वितर्लिखादिना ग्रुडान्तःकरणो गुरुषा केनचिहीचाप्रकारिषाऽतु-ग्रहीतोऽधिकारीत्याग्रीलं चणवाचिकदीचाकरणनीं भवति ।

तत्र आषती दीचा असामि: मन्तै: क्रियमासा भनेकविषा। तत्रीक्त-रूपाऽणवीदीचाप्रकार:। होमादिष्वैकं तूत्तरत्र भविष्यति। स्वयक्तिस्त्रेण चतुविधिलिपिन्धासानामेनेन शिष्णग्रीगमग्रुडं मंद्रस्य ग्रुडं स्जीटिति न्यास-प्रकार: सकलजगद्धीग्रत्याद्पिदत्वयेषा स्वित:। सा च वहुपकारा चान्नुषी शाभवदीचा नेवलक्षणिकिति-ग्रिष्यहें प्रविश्य तत्त्वसंहारं काला तं परहेनतारूपं भावशिहिति शात्रही ला-मात्रेण शिष्यसवेदेहयसनरूपा शारदेखनेनीका। स्पाग्नी वाचिकी मानमोत्यादिद्वारमेदात्।

सम्बन्धस विषयमधनेनेव विषयविषयिमावः स्वित इति ॥ १ ॥

### श्रयाऽभवन् ब्रह्महरोध्वराख्याः पुरा प्रधानात् प्रलयावसाने । गुणप्रभिन्ना जगतोऽस्य सृष्टिस्थितिचयस्पष्टनिविष्टचेष्टाः ॥ २

विषयादिमत्वात् य्रत्यस्यारश्वणीयवे सिद्धे अयमुत्तरश्लोकावतारः। शारदा जगद्योनिरित्युक्तम् तदनुपपन्नं। पुराणादिषु विमूर्तीनां जगत्सृष्ट्यादिहेतुत्वाव-गमात् दत्याश्रद्धा पुराणादिष्वेव मूर्तीनां सृज्यत्वावगमात् परमकारणत्वानुपपत्तेः तद्व्यतिरिक्तया शारदया परमकारणभूतया भाव्यमिति मन्वानः तिमूर्तीनां ततः उत्पत्तिं वदन् विद्यासुत्यादिप्रयोजनया आख्यायिकया ग्रत्थमारभते—अथेति।

सृष्टिचेतुकर्मीनुखानन्तर्यार्थकोऽयमयग्रब्दः । ब्रह्महरीखरास्तदाख्यार्थिति समासः । तेषामीपाधिको उत्पत्तिः न पारमार्थिकोत्याह —पुराऽभविति । शरीरेणित्यर्थः । प्रथितमत्तीति प्रधानग्रब्देन प्रक्षतिपुरुषकालाः तदाचको हकारस्रोतः । कदा सृध्योनुख्यं कर्मण इति तदाह —प्रलयावसाने इति । उत्पत्तिवद्वेदोऽपि श्रौपाधिकस्तेषामित्याह —गुणिति । तेषामुत्पत्तिप्रयोजनमाह —जगत इति । अस्येति कायेत्वेन सृध्याद्यपेचत्वं सूचितम् । एकैकस्यापि वितयहेतुत्वश्रतेः कथमेकैकहेतुत्वोक्तिरित तत्नाह —स्पष्टेति । प्राधान्येनित्यर्थः ।

स्थादौ विनियुक्ताः चतुर्भूतिवाचका मन्त्राश्वावोद्धवाः । तथाहि - ब्रह्महरोध्याख्या द्रित ब्रह्मविशुपदाग्रिवसर्वेष्वरग्रन्दाः मूर्तिमन्त्रान्तर्गताः स्चिताः । पुरेति । स्थूलविराट्गरौराय विष्ववैष्वानराक्षने स्व्वहर्ण्यगर्भगरौराय तेजसस्त्राक्षने सीषुप्ताच्चानगरौराय प्राच्चेष्वराक्षने व्याक्षताव्याक्षतगरौराय प्रत्यग् ब्रह्माक्षने नम द्रित मन्त्रपदानि स्वितानि । श्रव्र पुरावचनेनेव पुराभिमानिनामपि ग्रहणं कतम् । तयोः नित्यसम्बन्धत्वात् । प्रधानादिति मन्त्राणां ग्रत्यानन्तर्यं स्वितम् । प्रज्यावसान द्रित ग्रत्तेः व्यस्तमस्त्रप्रणवानन्तर्यम् । गुणप्रभिन्ना द्रित स्थूलादिपदात् पूर्वं रज्जपाधये सत्त्वोपाधये तमलपाधये गुणप्रभिन्ना द्रित स्थूलादिपदात् पूर्वं रज्जपाधये सत्त्वोपाधये तमलपाधये गुणपामयोपाधये द्रित । मूर्तीनां पुरस्तात् सरस्ततोसहिताय सर्वेच्चाय सदाक्षनेऽसङ्गाद्धसंविदे परमाक्षने नमः । जन्तीसहिताय सर्वेच्चाय श्रानन्दाक्षनिऽसङ्गाद्धसंविदे परमाक्षने नमः । जन्तीसहिताय सर्वेच्चाय सदानन्दिवदाक्षनिऽसङ्गाद्धसंविदे परमाक्षने नमः । अभासहिताय सर्वच्चाय सदानन्दिवदाक्षनिऽसङ्गाद्धस्त्राविदे परमाक्षने नमः । सृज्यक्षतिमायासहिताय सर्वच्चाय सदानन्दिवदाक्षनिऽसङ्गाद्धस्त्रविदे परमाक्षने नमः इति च योगः स्वितः ।

श्रत्न परमात्मपदात् पूर्विमिष्टदेवतानाम योज्यम्। जगतोऽस्थेति मूर्तीनां पूर्वभागे सर्वसाद्दे सर्वपालकाय सर्वसंहत्नें सर्वीत्यत्तिस्थितिसंहारकार्त्ने दति योगः

Downloaded from https://www.holybooks.com

# स्तिनिषतिञ्च क्रायञ्च ते विचिन्त्य समाविदन्। वक्तारमजमव्यक्तमरूपं मायिनं विभुम्॥ ३ मूर्त्वाभासेन दुग्धाब्वी भाषणङ्कसमाकुले। महत्संघट्टनोत्कीर्णलङ्गीकणशीतले॥ ४

स्चितः। मूर्ळपवादमन्त्रस्वारोपमात्रस्चनादेव स्चितः। श्री श्री श्री श्री श्री श्री श्री विरवद्यनिर्गुणायाऽशीर्याशरीरायाऽसङ्गप्रत्यगद्याय स्वाभासावभासितञ्जत्स्वायाऽ-सङ्गबोधायाऽखण्डाद्वयापरोच्चसदानन्दचिदात्मने स्वबोधध्वस्तानर्थादैतायाऽनिरा-लम्बलम्बिविम्बायाऽहीनमहोदयाय परमात्मने नमः दत्यपवादमन्तः। प्रधाना-दभवन्नास्था गुणप्रभिन्ना दति पदैः विशिष्टकुले प्रस्ता गर्भाधानजातक्तर्भ-नामकरणादिसंस्कारविशिष्टा गुणिनो जगदुपकारका वस्त्यमाणविद्यास्रिकारिण दति विद्यास्तुतिः क्रताऽवबोद्यया॥ २॥

ते किमकुर्वित्रयाकाङ्घायां तद्वतान्तं वदन् श्रज्ञत्वादिप न तेषां परम-कारणत्विमत्याङ्च-स्वनिष्यत्तिमिति ।

निष्यचित तसादिखुपादानं निष्यत्तिः। निमित्तार्थश्ययब्दः। क्रत्यं चेति चयव्दः स्वरूपार्थः। ते विचिन्त्याऽज्ञत्वेन स्वयं निर्णेतुमयक्ता गुणसाम्योपाधिं मायिनं वक्तारं समाविदिन्तित्यर्थः। तस्य निर्णेयसामर्थ्यं मृतिवैत्वचर्धः हेतु-माइ—अजिमिति। श्रज्ञत्वे हेतुरव्यक्तमिति। श्रक्पत्वं तत्र। एवं निर्विशेषस्य तथा कथं वकृत्वमिति मायासम्बन्धात् कथन्ति सविशेषत्वं प्राप्येत्याइ—मायिनमिति। तत्पारवश्यादज्ञत्वेन वकृत्वासामर्थ्यमायङ्ग्य निराचष्टे—विसुमिति। विचारचमा गुरूपसदनादिगुक्ताश्वाऽधिकारिषः। गुरुश्व निग्रहानुग्रहादिगिक्ति-मानित्येतत् स्चितम्॥३॥

श्रत्र मायिनोऽपि स्थानमूर्तिविशेषादिसस्वस्थाभावेऽवकृत्वमाश्रद्धा क्रमेण तसर्वे सम्पादयति—मूर्तीत्थादिना। मूर्तिर्माया यित बोजम्। श्रा समन्ताइ। सर्वे स्त्याभासः प्रणवः। तेन मन्त्रेण विग्रह्मत्तेन दुग्धास्थौ श्रनन्तभोगे यिति-मित्यन्वयः। सर्वे स्वरप्रणवौपाधिकमित्यर्थः। स्त्रोमिति सर्वे स्वरप्रणवः। ते समाविद्विति। विमूर्त्योऽस्य मुनयः स्विताः। स्रन्य देवी गायत्री गायक्रवाणकथनात् स्वितम्। स्वामिन् प्रसीद विष्वेपिति देवतां च स्वियायित्। मूर्त्योभासेनित्यङ्गदेहन्यासौ स्वितौ। तथाहि मूर्तिसम्बन्धि-तेनासम्बद्धाः। स्त्राभासन्त इति मूर्त्योभासा द्वामादिकाः। स्प्रणवा श्रङ्गानीत्यङ्गस्चनाप्रकारः। मूर्ती मूर्त्यभित्र मूलमन्त्रे श्रनुगतत्याभासन्त इति मूर्त्योभासा ब्रह्मसर्वे स्वरादिन

उद्यदादित्यकिरणप्रशानाशिशिरोद्ये।
पूर्णचन्द्रकरामर्शप्रतिचुळ्जनाश्ये॥ ५
श्वनन्तभोगविमने फणायुतविराजिते।
श्यितं शार्ङ्गणं शर्वशोरिपद्मभुवस्तदा॥ ६
तुष्टुवुर्द्वृष्टमनसो विष्टरश्रवसं विभुम्।
सृत्तिभिः स्तुतिभिः प्रौतः स्वमृत्तिं स व्यदर्शयत्॥ ७
नीनोत्पनदनप्रद्यां नीनकुद्धितमूर्द्वजाम्।
श्रष्टमोचन्द्रविम्बाभननाटामायतस्वम्॥ ८

मन्ताः हों ह्यों होमित्येवंरूपाः। नाभिद्धद्भूमध्येष्वेषां न्यासः। मृलाधार-मूर्जीः मूलन्यासः। ध्यानप्रकारसु दुग्धान्यावित्यादिनोत्तः। तस्य च यया-श्रुतोऽर्थः स्पष्टः।

प्रयान्योऽर्धः । मूर्तिर्माया । श्राभासस्तदभिव्यक्तसैतन्याभासः । स्वक्किन्वाभीरत्वगुणयोगात् दुग्धाब्धिशब्दोदितिव्रमूर्तिवृद्वावभासिनः श्रयितम् । श्राभासस्य द्वारतं त्रतीयार्थः । तस्य तद्वृद्धौ सद्भावे गमकमाद्य—भषित । भषशङ्कशब्दाभ्यां क्रियाच्चानशक्तौ ब्रह्मोपनचणभूतिऽचोभकत्वसाम्देन नच्छेते । तस्य तत्र सद्भावे तत्स्वरूपनचणभूतसुखाद्यभिव्यक्तिं हेलन्तरमाद्य —मक्दिति । मक्तोऽन्तर्यामिणः प्रेरणेनोद्भृताः सुखव्यिञ्जताश्चित्तव्यो नद्धर्थः तासु यक्तैः सुखनवैर्निस्ताप द्रत्यर्थः ॥ ४ ॥

बुद्धी देखरसङ्गावसुपपाद्य तत्र तदिभव्यक्तिविश्रेषकारणमाह — उद्यदिति । उद्यतो विवेकादित्यस्य प्रचारप्रकाशैः प्रशान्तसंसारोदय दत्यर्थः । विवेकज्ञानिवलं संसारं मान्द्यमभिधाय तत्फलभूतामानन्दाभिव्यक्तिमाह —पूर्णैति । परमानन्दा-कारस्वश्वेन प्रतिचुत्थजलाशये प्रातिलोम्येन विषयापरित्यागेनाऽन्तभुंखतया चुन्धाः प्रवृत्ता जलविषया श्राशया वृत्तयो यस्मिन् स तथोक्तः ॥ ५ ॥

श्वतएवाऽनन्तं ब्रह्म भुङ्के दत्यनन्तभोगः। श्रनन्ताकारित्तहत्तयः पुनः पुनराविभेवन्त्यः फणायुतशब्दार्थः। शयितमभिव्यक्तम्। तवाभिव्यक्तं मायित्व-हेतुत्वमाह—शार्ङ्गिणमिति। शरणाद्रमणाद्रमनाच माया शार्ङ्गे तदाव्हाङ्गी ॥६॥

विष्टरत्रवसं विस्तरा वेदास्तेषु त्रवः त्रवणं यस्य स तयोत्तः । विस्तीर्णकीर्त्ति-वा । स्तोतव्यत्वमारः—विभुमिति । स्तिभिषतौर्मन्तैः सुतिभित्र प्रोत दत्यर्थः ।

रत्तारविन्दनयनामुद्रसीमस्णाधराम । मन्दिसिताधरमुखीं लसन्मकरकुण्डलाम्॥ ६ नम्बुगीवां पृथुद्दांसविसरङ्गमग्डलाम्। चनन्तरत्नप्रत्युप्तवलयाङ्गदसुद्रिकाम् ॥ १० इरितारावलीराजत्पृथ्रोव्यीममग्डलाम् । कौस्तुभोद्गासितोरस्कां श्रीवत्सयुतिदीपिताम्॥ ११ लसदौदरिकाबस्थभाखरां संवृतोदरीम । गसीरनाभिं विपुलजघनां पीतवाससम्॥ १२ पृष्ठत्तीकमापूर्णजानुमग्डलबन्ध्राम्। वृत्तजङ्घां गूट्गुल्फां प्रपदाजितक च्छपाम् ॥ १३ तनुदीर्घाङ्गुलीभास्त्रद्वषराजिविराजिताम्। चक्रस्वस्तिकगङ्काञ्जध्वजाङ्कितपदद्वयाम् ॥ १४ तां दृष्ट्या तरलात्मानी विध्यधीचजशङ्कराः। चितिष्ठन्नितिकर्तव्यमुट्रास्तवाऽब्रवीदजः ॥ १५ स्वामिन् प्रसीद विश्वेश की वयं कीन भाविता:। विांमूलाः विांक्रियाः सर्वेमस्मभ्यं वत्तुमईसि ॥ १६ द्रित पृष्टं परं ज्योतिकवाच प्रमिताचरम्। यूयमचरसभूताः सृष्टिस्थित्यन्तिहेतवः ॥ १७ तरलात्मानी भक्तिपरवैग्रचित्ताः। ग्रजीऽकारजः॥१५॥

स्वामित्रिति प्रसादकर्तव्यतास्चनम्। प्रसादे स्वातन्त्रं प्रसन्नस्याऽभीष्टदान-सामर्थं च स्चितम् विखेशिति। के वयमिति। किं नित्याः उताऽनित्याः इत्यर्थः। यदि नित्यास्ति के वयं किं स्वरूपा इत्याद्यस्या योज्यम्। यद्य-नित्यास्ति केन निमित्तकारणेन भाविताः। किंमूलाः किसुपादानाः। किंक्रियाः किंव्यापाराः॥१६॥

खरूपेण नित्यानामप्यौपाधिकं कार्यत्वमस्तौति अनित्यत्वपचमाश्रित्य गार्ङ्शी निमित्तोपादानादिकं संग्रहेणोक्तवानित्याह—इति पृष्टमिति । प्रमिताचरमिति । प्रकर्षेण मीयते ज्ञायते मिनोति जानाति प्रमिनोति परिच्छिनत्तौति तैरेव विक्ततिं यातास्तेषु वो जायते लयः।
द्रित तस्य वचः श्रुत्वा तमपृच्छत्सरोजमृः॥ १८
श्रचरं नाम किं नाथ कुतो जातं किमातमकम्।
द्रित पृष्टो इरिस्तेन सरोजोदरयोनिना॥ १६
स्वार्णमर्णविक्ततीर्विक्ततीरिष।
तत्प्रभिद्रानि मन्वाणि प्रयोगांश्च पृथिविधान्॥ २०

क्रमेण प्रक्रतिपुरुषकालाः प्रमिताः। प्रमितानां वाचकमचरं तदिभवं प्रमिताचरं परा वाक्। सतत्वहकारमित्यर्थः। तस्य बीजिबन्दुनादरूपेण प्रक्रत्यादिवाचकत्वं द्रष्टव्यम्। ग्रहमेलनरूपेण वा। तत्र प्रक्रतिः उपादानम् इतरी निमित्तमिति शार्ष्णिः भिप्रायः। हितसंग्रहेणोक्तेऽपि उत्तरे तेषामप्रतिपत्तिमालच्य शार्क्षी स्वाभिप्रायं विव्रणोति—यूयमिति। उपादान-प्रश्नोत्तरं यूयमिति। कार्यप्रश्नोत्तरं स्ष्टीति। निमित्तप्रश्नोत्तरं तैरिति। एक्वेकस्य केवलस्योपादानत्वाद्यनुपपत्तेः मिलित्वेव तेषां कारणत्वमिति उक्तम् तैरेविति। उपादानत्वसुपपादयित—तिष्विति। श्रव्नतेविति बहुवचनप्रयोगात् यूयमच्चरेत्यत्नापि प्रक्रतिपुरुषकालहकारा उत्तरत्न वच्यमाणा न चरन्ति इति व्युत्पच्या रूक्या चाऽचरश्रव्हेनोचन्त इति गम्यते॥१०॥१८॥

श्रचरशब्दोत्तं सर्वमिकोक्तत्य एच्छ्ति —श्रचरं नामिति। किं नित्यमुताऽनित्य-मिति प्रश्नार्थः। धनित्यत्वे क्रुतो जातं नित्यत्वे किमात्मकमित्यर्थः॥ १८॥

सर्वेषां नित्यत्वपचमात्रित्य वाचकस्य तावित्रत्यसमस्तग्रव्दानुगतं स्वरूपमाइ— मूलार्णमिति । यथवा वाचकप्राधान्यमात्रित्य वाच्यवाचकाभेदमात्रित्य वा सर्वेषामेव नित्यत्वं स्वरूपमाइ संग्रहेण—मूलार्णमिति ।

प्रक्षतमचरशब्दं परित्यच्याऽर्णभव्दप्रयोगादन्ते हकारप्रयोगाच वाचकसर्वात्मक - त्वादिकमेवाऽत्रोच्यत इति गम्यते। वाच्यानामुत्तरत्र पृथक् सर्वात्मक त्वक्षविक्षती च म्मूलाणं प्रक्षित्र केवलमर्थभिहतं वा। एवमुत्तरत्वापि। श्रणीवक्षती है कार-रिफ्मायाणीविक्षतित्वेन वच्चमाणाः स्वराः। विक्षतीनां स्वराणां विक्षतिः। कादिचान्ता विक्षतिर्विक्षतयः। त्वप्रभिन्नानि तेभ्यो वर्णभ्यो निष्यन्नानि मन्त्वाणि। तेषामङ्गत्वेन प्रयुच्यन्त इति प्रयोगाः। श्रङ्गन्यासादिपूजामन्त्राः षर्कमेन्द्वच्या वा प्रयोगाः। तान् सर्वान् ह इतौ स्वमाहित्यन्वयः। हकारो हि श्रकारहकारात्मा। त्रयोशासन्ताचरयोः प्रत्याहारश्रहण्यायेन ग्रहीतेतर-Downloaded from https://www.holybooks.com

वैदिकांस्तान्त्रकांश्वाऽपि सर्वानित्यम्वाच ह।
प्रकृतिः पुरुषश्चैव नित्यो कालश्च सत्तम ॥ २१
श्रणारणीयसौ स्यूलात् स्यूला व्याप्तचराचरा।
श्रादित्येन्द्वानितेजोमद्यद्यत्तत्तन्त्रयी विभुः ॥ २२
न ग्रवेतरत्तपीतादिवर्णेनिधार्य चोच्यते।
न गुणेषु न भूतेषु विश्रषण व्यवस्थिता॥ २३
श्रन्तरान्तर्वहिश्चैव देहिनां देहपूरणी।
स्वसंवेद्यस्वस्पा सा दृश्या देशिकदर्शितैः॥ २४
ययाकाशस्त्रमी वापि लब्ध्या नोपलभ्यते।
पंनपंसक्योस्तुल्याऽप्यङ्गनासु विश्रिष्यते॥ २५

वर्णयोः नादाकाररूपेण बुडिप्राणरूपेण ज्ञानिक्रयाशिक्तरूपेण प्रकाशिवमर्शरूपेण चिदानन्दरूपेण वा सर्ववर्णाचनुगमात् सर्वशब्दाधैसमध्यात्मकपरावागात्मलेन सर्वात्मलात् प्रकृतिपुरुषकालात्मलं नित्यलं चाऽवगन्तव्यम् ।

एवं वाचकस्याऽचरस्य नित्यत्वं सर्वाक्तत्वं सक्ष्यं चामिधाय वाचाचराणामिष तत्क्रमेण प्रतिपादयति—प्रक्षतिरित्यादिना। चकारौ पुरुषकालादिसम्बन्धभेदः-समुचयार्थौ। कालस्य प्रयक् यहणं निमित्तत्वावद्योतनार्थम्। प्रक्षतिपुरुषकाला हिनिधाः परापरभेदेन। 'विचिकोर्षुः' 'स्वसंवेद्यस्क्ष्णा' 'या युषानिप' 'बहुना किं परं पंसः' 'सा तु कालाक्षना' 'लवादिप्रलयान्त' इत्यादिवाक्यविशेषात्। सत्तमित। नित्यत्वे उपपत्तिः। विपर्यथेऽनवस्थालच्चणा त्वयैव प्रतिपत्तव्येति उक्तम्॥२०॥२९॥

प्रकृते: खरूपं व्याप्तिं चाइ—श्रणोरित्यादिना। श्रणादिषु सामान्यतो व्याप्तिमाइ—व्याप्तिति। श्रिष्ठच्यौतिषमिषिवषयमिष्ठगुणमिष्मतूतमध्यात्मं च क्रमण व्याप्तिमाइ—श्रादित्येत्यादिना॥ २२॥ २३॥

श्रन्तरा मध्ये इन्द्रियरूपेण। श्रन्तः श्रन्तः करणप्राणादिरूपेण। विहः सप्तधातुरूपेण देहिनां देहपूरणीत्यर्थः। कयं तर्हि एवं निर्विभेषाया श्रमाधारणं रूपमुपलब्धं शक्यत इति देशिकेनाचार्येण दर्शितैः उपायैः श्रपरप्रक्रतिरूपसान्तिः सरूपेणीत्याह—स्वसंविद्येति॥ २४॥

सा बन्धेत्यत बन्धुः स्वात्मप्रत्यचो[यो]पपादकं गमकमाइ—ययेति। त्राकाशं कार्यमात्रोपलचणम्। तमः कारणं जङ्रूपा परा श्रक्तिः। वापीति सस्वादयः

#### PROPINGUE Downloaded from https://www.holybooks.com

ह ॥ :इमे अंकु क्रमत निष्यः अधिकार अधिकार दब दब पे तः चावः स चावा वववानचः। निनिनेपत्रसहत्यां सूत्ससूत्यभिर्देन ॥ २८ नवाहिप्रत्याताऽयं कालः प्रस्यते हाज । सा पे गावासचा सक्तमं सम्ब यात्रप सदा ॥ ४८ मंव खाँ वीत परमा तथा नात्रोऽस्ति वेहिता। ७९॥ कृगि इसीम्हाम्ह छिल कियाळ छिल्प मारहं यूवं तथेवारन्यङ् यहेदां तत्तु सा स्मृता । था युष्पानिष मां नित्यमवश्याऽतिवतेते ॥ २६ । निष्यक नोमिति या ह्या भारता ने स्थात ने स्थात

विश्विद्वयाप्तिमाह—गुनपुस्वयोदिति। तस्याः । :।ए।हार्डिश्चायाः। **gal** 

तुब्बारतीत्वयः । बद्धनामु प्रस्वधिमेत्वादियेवः ॥ २५ ॥

प्रधानसिति । पुरिष्ट्रस्तिकानासिपि उपस्त्यभितत् । सि बहुना जगकारणसुतान् गुणभेताहिरूपेण चिष्वपि तुत्वलम् । यव्हतोऽपि त्रात्मनत्वे गस्यत दत्याह –

सवछन्त्र या ग्रेकानव्यतिवतेत इत्यन्त्यः ॥ २६ ॥ मुषानिप सद्वष्टमात् कवनीकशित मेहाह-या भुषानपीति। मां नित्य-

शुषानं विषयवत् प्रक्रतिकाधनेन तस्यां कलितलाहिलाइ—धूर्याति । भावादिति वर्त् परं पुष्यमाह—साऽहमिति। शक्सदितिममे निं कार्यमित्यायद्भ लंदनतिममे कि कार्यामधामधा भीयं काष्यतिने तसा मद्यतिनेषा-

ननु प्रचेशीप तस्या: साधकः नुद्रगाह्किमभ्यूपगन्तव्यमिति नेत्याह्-सेनेति। गमक्रमाह—प्रबंध दात्।। ५०॥

नलाह—सा व्याप । प्रमङ्गित्राता महत्ववयत्।वम्रतिप्यः । याबाधाना स्थितिकाले तु वैपरीक्षेत तत्राध्याया बुद्धादिविधिष्ठत्या वोध्यात्रिमत्वादिति मथना तस्याः पराया मनो वेदिता नास्तीत्ययः। मस्येनं प्रस्यमाले स्पम्बस्ति। योत वेति। तसा नास् । व्याद्विस्या वेदिताऽस्तोत्यः।। क्व परमा साचित्रवया परा प्रक्रीत: पूर्वीता खसंवेदाखर्षा । मा

पने परकानस्थाप स्कूपमियाग्रापरं कालं प्रसीति—नविति ॥ २८ ॥

यानासना । सस्तम् सायापारियांचरान् ॥ ४८॥

काष्टा तावत् काला ज्ञेया तावत् काष्टा निमेषकः। सोऽङ्गुलिस्फोटतुल्यः खानाचाऽष्टाभिस्तु तैः स्मृता ॥ ३१ कालीन यावता खोयो इसः खं जानुमग्डलम्। पर्येति मावा सा तुल्या स्वीयैक्शवासमावया ॥ ३२ षष्ट्रात्तरैस्तु विशतैनिंग्वासैनींड्का स्मृता। दिनाड़िको मुद्धर्तः स्वात् विंगद्विस्तैरहर्निगम्॥ ३३ विंगद्भिरप्यहोराचैर्मासो दादशभिस्तु तै:। संवत्सरो मानुषोऽयमहोरावं दिवीकसाम् ॥ ३४ तथा दिव्यैरहोरावैस्त्रिशतैः षष्टिसंयुतैः। दिव्यः संवत्सरो च्चेयो दिव्यैः संवत्सरैस्तु तैः ॥ ३५ भवेहादशसाइसैभिन्नेरेकं चतुर्यगम्। तैः सहस्रैः शतानन्द तवैकं दिनमिष्यते ॥ ३६ तावती तव राचिश्व कथिता कालवेदिभि:। तथाविधेरहोराचै स्त्रिंगद्विमीसमृच्छिस ॥ ३७ तथाविधेर्दादशभिमासेरव्दस्तव स्मृत:। तयाविधानामन्दानां शतं त्वमपि जीवसि॥ ३८ त्वदायुर्भम निश्वासः कालिनैवं प्रचीदाते । स जानाति विपाकांश्व तस्यां सम्यग्व्यवस्थितान् ॥ ३८ सोऽन्वीच्य त्वादृशामायुः परिपानं प्रयक्ति। प्रक्रतेश्व कचित् कालो विक्रतिं प्रतिपाद्येत्॥ ४०

भिनैरिति चतुस्तिदेशवसहस्नैः क्रतादियुगकत्वना । तेषां सन्धिसन्धंशौ तावक्कतैरित्यर्थः । त्वमपीति । एतौ हरिहरावपीत्यर्थः । तेषां जीवनकालस्य श्रत्यत्वमाह वैराग्यार्थकत्वम्—श्रायुरिति । निम्बासादिमतस्तवापि तिर्धं उक्तक्रमेण कालपरिक्केदः स्थादिति न । कालस्य कालान्तरायोगादित्वाह— कालेनेति । श्रयवा एवं विषममायुः कल्ययतः कालस्य वैषम्यनैर्घुण्ये स्थातामिति । न। पुरुषकर्मानुसारेण तस्य प्रेरकत्वादित्याः — कालेनेति। वच्यमाण-प्रकारेण प्रचोद्यत दति वार्थः ॥ ३५ ॥ ३६ ॥ ३० ॥ ३८ ॥ ३८ ॥ ४० ॥

प्रक्तिः पुरुषस्रेत्यादेरन्योऽर्थः। प्रक्तिपुरुषकाला स्रकारोकारमकाराः। इकाररेफमाया वा। ते नित्याः वच्यमाणप्रयोगेषु नियमेन प्रयोज्या दत्यर्थः। सत्तमेति योगीचित्येन विन्दादियोगः स्चितः॥ २१॥

श्राणवं योगमाह—श्रणोरणीयसोति। मृलाधारगतिवकोणमध्ये परमाणोरिप श्रणीयसी प्रकृतिः ध्येयाऽकाराकारिणेत्ययः। ततस्तस्याः प्रभारूपेण श्राकाणादेरिप व्यापक उकारिश्वन्य इत्याह—स्थूलादिति। ततः सवें जगत् मकाराकारिण तत्र मज्जनीयमित्याह—व्याप्तेति। धामक्रमयोगमाह—श्रादित्येति। चिद्ग्निव्याप्त-सौषुन्तमार्गमणिपूरकानाहताज्ञाब्रह्मरस्येषु श्रग्निस्येसोमब्रह्मधामानि सञ्चिन्य सर्वानुगतां कुण्डलिनीं ध्यायन् क्रमेण विलाप्य विन्दुनादादिना व्यापिन्यादिदारेण विभुभवेदित्यर्थः॥ २२॥

गुणयोगं भूतयोगं चोत्तरिसन् श्लोके वदन् तयोः गुणभूतयोः वर्णानां नामनियममाइ—न खेतित। गुणादियोगमाइ—न गुणिष्वित। पूर्वीक्तमण्डल-स्थानेषु सत्त्वादिगुणगणम् एकवर्णं च्योतिर्लिङ्गवत् ध्यायन् पूर्ववत् खरूपस्थो भवेदिति गुणयोगः। हृत्लण्डतालुभूमध्यब्रह्मरस्वद्वादणान्तेषु मण्डलबीजा-धिष्ठात्यस्वितान् पृथिव्यादिकारणान्तान् कुण्डलिनीप्रभावेन एकवर्णं ध्यात्वा संयोजयेत्। श्रयं भूतयोगः॥ २३॥

यस्यैव योगस्य स्वरूपपर्यन्तव्याप्तिक्रममाह—यन्तरेति। समस्तरसद्वारेण सवाच्चाभ्यन्तरं व्याप्य उद्मन्यन्तं गला देहिनां देहसंहर्वीत्यर्थः। एवं देशिक-दर्शितैरुपायैः परमात्मस्ररूपेण स्वानुभवनीया न प्रयक्तेनित्याह—स्वसंवेदोति ॥२४॥

तदनुभवस्य परमपुरुषार्थत्वमाह—ययेति। अय मित्रंगिमाह—पुंन-पुंसकयोरिति। पुंनपुंसकयोः प्राणमनसोः वाचि चेच्छादिमित्रिकृषेण तुल्याऽपि प्रणवोचारणसमये हि क्रमेण इच्छाक्रियाज्ञानम्बत्तिरूपाणां मनःप्राणवाचां निविड-तेजोध्वनिरूपमन्वात्मना एकत्वं तुल्यत्वं भवति। तिस्मन् साम्ये तेजिस स्थितासु मङ्गनासु भ्रपरच[प]राच[प]रकुण्डलिनोषु विभिष्यते। सकलेच्छादिमित्तिरूपेण विभिष्टा भवतीत्यर्थः॥ २५॥

ततस्तासां संचारमाष्ट—प्रधानमिति । प्रथितं व्यमकारादिवयेणाऽत्ति । ततो विन्दु कला निरोधिका रूपमनग्रादिकं निविड्तेजोरूपमित्त । ततो नाद-नादान्तरूपां प्रभामत्तीति प्रधानम् । ततः परं या स्पर्यव्यापिनीसमन्युन्मनीशिक्तरिति

कथात दत्यर्थः। यथ चतुर्मूत्थादिचतुर्दशयोगान् क्रमेणाइ—या युषानिति।
युषान् मामपि ब्रह्मविणुक्द्रसर्वेष्वरान् नाभिद्धद्भूमध्यद्वादशान्त स्थितान् यम्तन्
मयान् यवष्टभ्याऽतिवर्तत दत्यर्थः। दति चतुर्मूर्तियोगः स्वितः। ब्रह्म विणु क्द्रभेदाभेद लिङ्ग चिदवष्टभयोगा यपि यनेनैव स्चिताः। तत्र युषानिवर्तत दति
ब्रह्मादियोगत्रयं चतुर्ष्विप स्थानेषु सपरिवारं ब्रह्माणं सिच्चन्य संपूच्य तेजोरूपांस्तान् प्रणवेन एकोकत्याऽस्रतमास्तावयेदिति ब्रह्मयोगः। एवमेव विष्णवादियोगा
द्रष्टव्याः। भेदयोगे स्थानेषु भिन्नश्ररीरमूर्त्तित्यं ध्येयम्। यभेदयोगेऽभिन्नरूपम्।
लिङ्गयोगे लिङ्गरूपम्। भेदादियोगत्रयं चापिश्रन्देन स्वितम्। यतिवर्तत
दति चिदवष्टभयोगः। तेजसा बाह्यं स्थूलादिश्ररीरं व्याप्याऽतिक्रम्य वर्तनं
द्यतिवर्तनम्॥ २६॥

चिदवष्टभायोगानन्तरम् अध्यात्माधिदैवादिभेदं परित्यच्य स्पूलादिशरीरात्मक-मेकमेव पिण्डं सर्वे ध्येयमित्याह—साऽहमिति। सा पूर्वमध्यात्मं क्षण्डलिनी-रूपेण स्थिता। अहं दादणान्ते स्थितः। यूयं नाभ्यादी स्थिताः। अन्यच परिवारजातं वेद्यं बाह्यं च। तत् तु सा तत् सर्वे सैव। या हि नः स्पूलादिशरीर-रूपिणी स्मृता। विराट्हिरण्यगर्भकारण्क्पेणित्यर्थः।

द्रानीं गुणसंहारोत्तानुद्वातनुद्वानिर्विकलयोगानाह — प्रलय दि । प्रलये प्रणवे वाचके । तस्यां च वाच्यात्मिकायां व्याप्यते संद्वियते चराचरिमदं जगत् । पूर्वं पूर्वं वाच्यवाचकरूपम् उत्तरो त्तरवाच्यवाचकरूपिण्यां तस्यां विलाप्यत दत्यर्थः । अकारोकार मकार विन्दु नाद शिक्त शान्तानां विराट् हिरण्यगर्भे कारणगुण सामान्य-गुणबीज गुणाभाव गुणसाचिणां च स्थूलल स्चल कारणल समल बीजल-निर्विश्रेषल शान्तलगुणेः एकलचिन्तनं गुणयोगः । संहारयोगः तेषां क्रमण संहारः । एवमधिष्ठानस्थस्य अतिस्वस्थ जगतः तत्सचिद्रपत्थाप्तिचिन्तन-मोतयोगः । ततः स्वतः सत्ताद्यभावात् तस्य श्रात्माधीनलचिन्तनमनुद्वादयोगः । श्रात्मव्यतिरिकेणाऽभावचिन्तनमनुद्वायोगः । तत श्रात्मनो निर्विश्रेषलचिन्तनं निर्विकल्ययोगः ॥ २०॥

ततो वाक्यार्थप्रतिपत्तिमाइ—सैवेति । सा परापरणित्तरिवद्यया प्रपञ्चरूपतां प्राप्ता उत्तिविवेकप्रकारेण स्वां वित्ति । ब्रह्मात्मरूपतां वेदनफलमाइ—परमेति । संसारिनवृत्तिं चाइ—तस्या इति । वेद्यवेदित्ववेदनादिकं नासीदस्ति भविष्यति इत्यर्थः । श्रय कालयोगमाइ—सा त्विति । कालस्याऽपरस्य पञ्चदणधा भिन्नस्यापि श्रात्मा कालात्मा । तेनोन्मनीरूपेण कालेन मया पञ्चदणकालाभिमानिनी Downloaded from https://www.holybooks.com

## <u>म</u>ीपपञ्चस।रेतन्त्रम्

सा तत्त्वसंत्रा विकाला ज्योतिषः सिद्धिकार्। । विविकोष्टुंधेनीभूता क्रविस्थेति विन्दुताम् ॥ ११ काचेन भिरामानस्तु स विन्दुभेवति विथा । श्रृवसूत्त्मपरलेन तस्य हैविधामिष्यते ॥ ४२

निम्म माहिना मुह्नती-सम्प्रामेहेन चायत इत्यर्थः । सम तुरि कसा काषा निमेष माता नाड़िना मुह्नती-होरात मास संवत्यर थुग कत्य महाकत्य पराध कास्प्रविध्यात्वा काम्यान्ति क्याम्ब्यान्त्वान्त्राम् माभिता विन्दु कसा निरोधिका नाह नाहान्त्र ग्राह्म क्याम्याद्वात्यात्वं व्यवस्थितामु मिस्क्य

क्रमेण संहत्य यकालकालिकायाम् उसम्बं। व्यवित्रहेतेलयै: ॥ २८ ॥ दरानीमुम्मनामविश्वितस्वात्रयहोनेव जपादनन्तं जपफ्लं द्येधितुं खवादि-

काखपवैक्यनाय चीपक्रमते जवादीति। वदायुमेम निम्बास दत्यद्वीरात्तपत्त-संवक्षरादियोगान् म्बासीच्छ्वासस्थान् द्योयति। म्बासस्थाऽऽयुषोऽपि तदूपलात् काखेनेनं प्रचोयत् दति। श्रहोग्राद्धादियोगे साचित्या सत्तामात्रेणामा प्ररको श्रयः। नतु काखमध्यवतितयेति उक्तम्॥ २८॥ ३०॥ ३१॥ ३२॥ ३४॥

॥ ३५ ॥ १६ ॥ ३७ ॥ १८ ॥ १८ ॥ काख: कमीपेस्था प्रेरक एव केवसिस्थनं पूर्विसम् व्याच्याने तत् कथं

प्रचार स्वांस्टामिक्षायहा प्रचार स्वांस्टिय स्वांस्टामिक्ष्य कर्ष प्राचित्र स्वांस्टिय । १०॥ अन्यंस्टिय स्वांस्टिय स्वांस्टिय ॥ १०॥ अन्यंस्टिय स्वांस्टिय स्वांस्टिय ॥ १०॥ अन्यंस्टिय स्वांस्टिय स्वं

संज्ञा यखाः तद्विभज्ञलात् मा तथोज्ञा। मा तत्वासनताम् अन्तमुष्वताम् जपरिखज्येव क्षिव्हेत्र विन्हता किञ्चित् वहिमुखतया स्थ्युमुखनमीवभज्ञतया तरद्रमूलभूतस्यवाध्याप्तसमुद्रवननवत् किञ्चित् खौखं पाप्रोतीख्यः। परिपक्त-कमभिदात् घनोभावस्तर्थः व्यापार्गे विचिकोषी। विन्दः कमभिनं रूपम् ॥४१॥ कमभिदात् घनोभावस्तर्थः यज्ञीतत्त्वस्योत्तरस्थिनविहाधःम् इच्कामत्वाद्ष्य-

तामाह—कालेनेति । भियमानः मम्बष्यमानः विभज्यमानञ्च। नहि चित्रम्बत्तं विनाऽचिद्रुपस्य त्रानादिरूपलं मभवति । इच्छादीनामेनेकस्य मायातक्कितिदत-

ग्रह्मात्मित्रम् ॥ ८६ ॥ ८० ॥

न्त्रीय हे बार्या हे व्याप हो है। जो संस्था है जो से हे जा व स्थाय है। जिसे हैं यब्द्रबह्म। यांत्रस्यस्य स्थात्रा। स्थादराया स्ता उत्ता यव्हारीनामेव

कालप्रेरितधीत । काली दिविधः । गुणाः सत्वाद्यः । घोषः पुर्वात्ता रवः याब्हायः। इंचित्यहिमसानिन्रिहद्वारस्तमःप्रयानः परिपासः॥ ८५ ॥

श्रुत महन् नाम चानसत्त्वप्रधानः परिवासः। सन्नगर्शयभूत देवणारि-। :एक्रिप्रिक्रीक्रिमाक्कः । तिषिष्रितिस्विधः । :एक्रास्टिक्रमाक्कः । इसिही

नारेसी रव दीत तट्राह—स रव दीत ॥ ४४ ॥

। त्यालका स्वीतमनत्। य प्र च कुण्डलाद्यिन्द्रिम्

वसाद्येयर्वयाभ्या यद्यया सम्बन्धानात् वसवामुद्वयत् द्दालमानः वदा-नाऽयाह यत यव्हायमेहाभावात्—विन्होति। विन्हत्ताः परमपुष्य एव ।

निशंकुण श्रीकृष्टाकृषाम्यात्र त्राभेनाय त्राभेनार्य क्राज्याहरू क्राज्यात्र व्याज्यात्र व्याज्यात्र व्याज्यात्र खानुभवेनाऽनुगन्तव्यम् । खरूपक्षेन वखाति हि ग्रब्हावगस्त्रमधैमिति ॥ ८३ ॥ गर्स्यसाः विवित्तं छत् तैर्वतिकार्म। वायसविद्याः। एतसन्त्राह्यां समये नवानामाप भेरानां तत्वमाह मिलहिताय-स विद्यित। विद्योखरः। प्राणिनमेविषयभेट्न तिरूपतासाह-स्त्निति ॥ ४२ ॥

> es ॥ एमित्र :ानिएंद्रिय हम :ात्रुप मभासी तिस्तितिभ्राद्या । झाम्र हिर्द्धीद्यागृङ छिलास शब्हाडू व्योम साभंतस्तेन वायु-

कालप्रतिया गुणवीषधुना गब्ह्सिष्टरथ ग्रह्मा ॥ ४६ । कृत्रायङ्गङ्गमाहङ्गमाहङ्गारात् ।

महन्राम भवेताखे महतोऽह्रह्रतिस्या ॥ ४५ <u> मध्यार्लकरितिविभेर्गह्नात्मकम् ।</u>

स रवः श्रुतिसम्पद्गैः गब्दब्रह्मित कथाते ॥ ४४ विन्टोलसाद्वियमानाद्वीऽव्यत्तासको भवेत्। तंदलारमनारोऽयं यथा वच्यामि साम्प्रतम् ॥ ४३ स विन्दुनाह्वीजलभेद्न च निगदाते ।

खमिप सुषिरचिक्रमीरणः खा-चलनपरः परिपाकवान् क्षशानुः। जलमिप रसवद् घना धरा तेऽ-सितिशितिपाटलशुभपीतभासः॥ ४८ हत्तं व्योम्नो बिन्दुषट्कान्वितं त-द्वायोरग्नेः खिलकोद्यचिकोणम्। यजोपितार्डेन्दुमिदम्बमाप्यं स्थादचोद्यचातुरसं धरायाः॥ ४८ निहत्तिसंज्ञा च तथा प्रतिष्ठा विद्याद्वया शान्तिसशान्यतीते। स्युः शक्तयः पञ्च धरादिभूत-प्रोत्थाः क्रमाद्वादकलादिभूताः॥ ५०

तथिति च महदहङ्कारयोः खरूपस्योक्तत्वादाकाशादेः खरूपमाह—खमपीति ।
न्यासप्रयोगादिशेषतया श्राकाशादीनां रूपमाह—श्रसितेत्वादिना ॥ ४८ ॥

वृत्तं ठकारवद् व्योन्तो विस्वम् । तदेव वृत्तं विन्दुषट्कान्वितं वायोः । स्वस्तिकं चतुर्वेक्तं परस्परसम्बद्धं रेखाद्यं कोण्वयगतम् । भूताभिमानिनी विन्दुतस्वनिर्गता प्रक्तिः ॥ ४८ ॥

प्रयोगाद्यार्थमेवाच-निष्ठत्तीति। तासां स्थूलवाचकांग्रमाच-नादकलादिभूता इति। नादो इकारः कः अनुस्तारः। के अर्ध्वे येषां सादीनां ते तयोकाः।
लस्यादी लादी रयी तः आदिर्यस्य वकारस्य लश्चादिश्वेति व्विधा योज्यम्।
लवरयचा इत्यर्थः। कग्रब्देनैव विन्दुयोगोऽप्येषां द्रष्टव्यः। इति तन्मावाभिमानिनीवीजोडारः।

श्रय श्रपश्चीक्षतबीजोडार:। नाद: इकार: के येषां लादीनां सर्वेषामादीनां च ते तथोक्ता:। लादिग्रव्दार्थ: पूर्ववत् व्याख्येय:। श्रव्र ल श्रादिर्यस्येति व्युत्पत्त्या इकारोऽिप ग्राह्य:। नादग्रव्दोक्तस्य इकारस्य सर्वसम्बन्धात्। श्रादय: श्रां द्रं जं ऐं श्रीं द्रस्थेते। तत: ह्वां ह्वीं ह्यूं ह्यां दिखेतत् सिद्धं भवति।

अय पञ्चीक्रतबीजानि उचान्ते। नादः के यस्य लकारस्य इत्यर्थः। स नाद-कलः च्च इत्यर्थः। नादकलाञ्च चादिश्च नादकलादयः तेभ्यो भूताः तदाक्ष-तयाऽभित्यकाः निव्चत्याद्या इत्यर्थः। ततश्च च्चां च्चीं च्चं च्चीं दित सिद्धं

Downloaded from https://www.holybooks.com

पुटयोक्तमयोश्च दण्डसंस्था पृथिवी तोयमधः क्रशानुकर्ध्वम् । प्रविक्या पार्श्वगीऽय मध्ये गगनं भूतगितस्तनूद्भवेयम् ॥ ५१ व्योम्नि सक्दच दहनस्तवापस्तासु संस्थिता पृथिवी । सचराचरात्मकानि तानि तस्यां जातानि सर्वभूतानि ॥ ५२ श्रोचत्वगिचिजिन्नात्राणान्यपि चेन्द्रियाणि बुढेः स्थः । वाक्पाणिपादपायूपस्थानि च कर्मसंज्ञकानि तथा ॥ ५३ वचनादाने सगती सिवसर्गानन्दकौ च संप्रोक्ताः । वागाद्यर्थः समनो बुद्धिरहङ्कारश्चित्तमपि करणम् ॥ ५४ भृतेन्द्रियेन्द्रियार्थेकहिष्टस्तत्वपञ्चविंगतिकः । व्यानन्दकैञ्च तैरिप तत्त्वचतुर्विंगतिस्तथा प्रोक्ता ॥ ५५ करणोपेतैरतैस्तत्त्वान्युक्तानि रहितवचनाद्येः । भृतानौन्द्रियदण्वं समनः प्रोक्तो विकारषोङ्गकः ॥ ५६ श्रव्यक्तमहदङ्कृतिभृतानि प्रक्ततयः स्युरष्टी च । तक्ताचाङ्काराः समहानः प्रक्रतिविक्ततयः सप्त ॥ ५०

भवति । भूतगतिक्रयनमपि प्रयोगाद्यर्थमेव ॥ ५० ॥ ५१ ॥

प्रासिक्षकं पञ्चीकरणमाह—व्योक्ति मक्दिति। अव्रेति तत्रेति च आकाग इत्यर्थः। तास्तित तत्सम्बन्ध आकाग्र इत्यर्थः। मक्ति व्योमाऽव्राऽग्निस्तवापः तासु संस्थिता एथिवीत्याद्यपि द्रष्टव्यम्। अथवा स्त्यभूतानामेव लयाद्य-पयोगितया व्याप्यव्यापकतामाह—व्योक्तीति॥ ५२॥

एवं भूतादिकाच्रङ्कारकार्यमभिधाय तैजसवैकारिकाच्रङ्कारयो: भूतानुगतयोः क्रिमेख कार्यमाच्र-श्रोत्नेति ॥ ५३ ॥ ५४ ॥

तस्वपञ्चविंग्रतिक इति। श्रव्न तस्वकल्पनायाः कुल्पितलं स्चितम्। कुल्पितोऽपिसद्यान्त इत्यर्थः। तथा प्रीक्ता इति। श्रव्न तथाश्रव्देनापि कुल्पितलं स्चितम्। विरक्तंमन्यमानानामपि तस्वकल्पना कुल्पितैवेत्यर्थः॥ ५५॥

तत्वानि उक्तानीति केवलमुक्तान्येव न तु तत्वानि तानि । यदि चित्तग्रब्देन प्रक्रतिः नोच्यत दत्वर्धः । ततः प्रक्रत्यन्तानि चतुर्विगतितत्वानि प्रक्षान्तानि पञ्चविग्रतितत्वानि ईग्बरान्तानि षड्विग्रतितत्वानीति सिदं भवति । उत्तरत्र व्यवहारग्रेषतया केषािच्यान्ताणां वर्णतत्त्वन्यासयोगादिश्रेषतया च षोड्ग-

Downloaded from https://www.holybooks.com

सत्त्वं रजस्तम इति संप्रोक्ताश्च वयो गुणास्तस्याः। तत्स म्बन्धात् विक्वतैर्भेद्चितयैस्ततं जगत् सकलम् ॥ ५८ देवाश्व श्रुतयः खराः समहतो लोकाः सवैश्वानराः कालाः शक्तियुतचिवर्गसहितास्तिस्रस्तया वृत्तयः। नाड्योऽन्यच जगत्तयेऽत नियतं यदस्तु सम्बध्य त-दिग्बेषां स्थितये चरन्थविरतं सूर्येन्दुवैग्वानराः॥ ५८

विकारादि कथनमवगन्तव्यम्॥ ५६॥ ५०॥

तस्या इति सृलकारणभूतायाः प्रक्ततिरित्यर्थः। तस्याः निगुणात्मकाले प्रमाणमाच्च-तत्सम्बन्धादिति। ततं व्याप्तम्॥ ५८॥

तरेव प्रपच्चयति न्यासयोगविश्रेषां य प्रणवादिषु कामनानुरूपेण दर्शयन् देवा दति । वत्तयो जाग्रदाद्या याजनाद्या वा । नाद्यो योगस्थानभूता: सुषुमा-चित्रावचाख्याः प्रसिद्धा वा । न्यासयोगादिकं मण्डलत्रयोपेतमेव कार्यमित्याह— संबध्येत्यादिना। चरन्ति नाभ्यादिस्थिताः संभूय ऊर्ध्वं गक्कन्ति। परमानन्दं भचयन्ति चेत्यर्थः॥ ५८॥

\* ननु सर्वेमन्त्रसमानलेन सर्वागमसारलादस्य ग्रन्थस्य शैवशाहादि तत्त्वान्यप्यत वक्तव्यानि। सत्यमुकानि तानि कयं शृख्। सा तत्त्वसंज्ञेत्वव चिन्सावज्योति:-शब्दाभ्याम् अधिष्ठानसाचिलचणौ अनाइत्रिय्यक्ती अकारलचितार्थौ कथेते। तस्त्रसंज्ञेति त्राहतशिवोऽकारवाचार्धः। अभ्येति विन्दुतामित्यन्तेन त्राहतश्राक्तः चकारवाचा। स बिन्दुभैवति त्रिधेति। इच्छाक्रियाचानलचणानि इह स-वाचकानि सदाशिवेश्वरशुद्धविद्यातस्वानि । एतच्छ्द्रतस्वपञ्चकम् वैश्ववे तस्वे वासुदेवादिशब्दवाच्यमिलेव विशेष:। षोयरावलाश्च तत्र वर्णाः परमेष्ठिपं-विश्वनिव्यत्ति सर्वात्मसिहताय । विद्यातत्त्वानन्तरं शैवे मायातत्त्वं स्ररूपाच्छादन-विचेपात्मकम्। ग्रुडपञ्चके लाच्छादनं नास्ति। तस्येम्बररूपलात् विद्यावस्वेन। मायादिकं तु जीवोपकरणभूतम्। एकैव शक्ति: अन्तर्मुखतया विकसन्ती विद्यादि-तस्तरूपिणी बहिर्मुखतया संकुचन्ती मायादितस्तरूपिणी। तदुपहित: शिव एव जीव इति हि तेषां सिद्धान्त:। माया विचेपे कालपरिच्छेदे हेतु:। तत एव। देश काल कर्म फलादि नियतहेतुः देखरेच्छा एव नियतितस्वम्। कला लेवं परिच्छित्रस्य पर्योः किञ्चिलार्तृत्वयितः। तस्यैव किञ्चिद्जलयितः त्रश्चविद्या। तस्याः पूर्णमन्यता रागतत्त्वम्। एतत्षट्कविशिष्टः परमशिवो

Downloaded from https://www.holybooks.com

# एष सर्गः समुत्यद्ग दृत्यं विश्वं प्रतीयते । विश्वप्रतीती हि यतः प्रपञ्चस्ववगस्यते ॥ ६०

जीव:। स पुरुषतत्त्वम्। अस्य च सप्तकस्य षादिमान्ता वर्णा:। वैशावि तु जोवतत्व एव एतत् सर्वमन्तर्भृतम्। पुरुषात्परं शैवे प्रक्षतितत्त्वं पशी: सुखदु:ख-मोइलचणं भकारवाच्यमः। वैष्णवे प्राणतत्त्वेनैव गता प्रक्रति:। तस्माद्भियमानादित्यनेनैतत् तत्त्वगण्युत्तम् । बिन्दः शिवः । तस्मात् त्राहतशिव-शक्त्यादिरूपादेवसुक्तेन प्रकारेण मायादिरूपेण भिद्यमानात परिणम्यमानात श्रभिन्नो रवी वाचकांगः वाच्येन सह श्रव्यक्तात्मकः प्रकृतितत्त्वात्मकोऽभवतः। स रवः प्रकातितस्वपर्यन्तः शब्दब्रह्मेति कथ्यत इति। महदादिकं त सर्वेत्र समानमिति । निवृत्तिसंज्ञा चेत्यव शातामित तत्वं निवृत्ति प्रतिष्ठा विद्या शान्ति-शान्खतीत विन्दु कला निरोधिका नाद नादान्त शक्ति व्यापिनीव्योमरूपानन्तानाया-नाश्रिता समन्युत्रानीलचणं स्चितम्। स्यः पञ्च ग्रत्तयः। नादकलादिभूताश्र त्रयोदम स्यूरिति हि तस्यार्थ:। नादो नाद एव कला विन्दु: तावादिभूतौ येषामिति विग्रहः॥ 🕸 ॥

एवं तत्त्वसृष्टिमभिधाय उपसंहरति—एष इति। सञ्चत इति सर्गः। तत्वगणः । इसमुक्तेन प्रकारिण समुत्पन्न इत्यपसंहारः । सृष्टेः व्यवहारलचणम् त्रवान्तरप्रयोजनमाह—इस्रमिति। इस्रमेवं सृष्टी मत्यां विष्वं प्रतीयते। प्रतीति: क्रियाया अप्यपनचणार्था। ज्ञानिक्रयात्मको हि व्यवहार:।

श्रर्थसृष्टे: परमप्रयोजनमाइ — विश्वेति । विश्वस्य कार्यस्य प्रतीती ग्रन्थां सत्यां हि यसात् यतः परब्रह्मण उत्तः प्रपञ्चः समुत्पन्नः तद्ब्रह्माऽवगम्यते । तस्मात् सृष्टिरर्घवतीत्यर्घः ।

श्रयवा एष: सर्वप्रत्यचिसिड: परमात्मा सर्गे स्जतीति स एव योऽसी स्वष्टा परमाता स एव जन्नतत्त्वरूपेण सस्त्यन इत्यर्थः। क्रतः यत इत्यं परमामरूपेण घट: सन घट: प्रकाशत इति च विष्वं सवें तन्मयं प्रतीयते। किमित्यसावेव-मृत्यन इति खात्मप्रकाशनायेत्याह -विम्बेति । विम्बप्रतीतौ घटायाकारनु दिवसी तसाचितया। हि यसादिखादि समानम्।

एतदेव पद्यं त्रेपुरतस्वपरत्वेन योज्यते। इत्यं समुत्पत्र एष शैवतस्वजन्तणः विम्नं प्रसेय प्रमाण प्रमाहरूपात्म विद्या भिवतस्वरूपं प्रतीयते। प्रमाता प्रमितं च विष्वम्' इति हि लिङ्गसूत्रवाकाम्। तत मायान्तं मेयरूपम् त्रात्मतत्त्वं सदाभिवान्तं ज्ञानरूपं विद्यातत्त्वम् आइतिभिवान्तं Downloaded from https://www.holybooks.com प्रमाहरूपं

शब्दब्रह्मेति यत् प्रोक्तं तदुद्देशः प्रवर्त्यते । त्रतः परमवाच्यं हि खसंवेदाखरूपतः॥ ६१ शब्दब्रह्मीति शब्दावगम्यमधं विदुर्वुधाः। स्वतीऽर्थानवबीधत्वात् प्रोक्ती नैताहशो रवः॥ ६२ स तु सर्वव संस्यूती जाते भूताकरे पुनः। चाविभैवति देहेषु प्राणिनामर्थविस्तृतः॥ ६३

#### शिवतस्वम इति द्रष्टव्यम् ।

अविश्रष्टं सर्वेतत्त्वमाइ-विश्वेति । विश्वस्य तत्त्वत्रयात्मकस्य वैद्यस्य प्रतीतौ साचिणि सति यतः यसाद्धिष्ठानात् अनाहतशिवात् प्रपञ्च उत्तो भवति। परमिश्वः सर्वतत्त्वरूपोऽवगम्यत इति ॥ ६०॥

एवमर्थसृष्टिं ग्रन्दसृष्टिं च मध्यमान्तामभिधाय वैखरीसृष्टिकयनार्थम् उत्तातु-वादपूर्वकसुपन्नसते—शब्दब्रह्मेति। तत्र तत्त्वसंज्ञा परावाक्तदर्थरूपिणी प्रक्रति-तालान्तं पर्यन्ती तदर्यात्मकम इन्द्रियान्तं मध्यमा तदर्यात्मकं पञ्चीकतं वैखरी तदर्शास्त्रकामिति अवगन्तव्यम्। गब्दब्रह्मोति यत् प्रोत्तं स रवः श्रुतिसंपन्नैरित्यन तदुद्देश:। तस्य क्रमेण वैखरीरूपेणोद्देश: उपदेश: प्रवर्त्यते।

बैन्दवतत्त्वरूपशन्दब्रह्मणोऽपि ऊर्ध्वं परावाग्रुपायाः तत्त्वसंज्ञायाः तसाचिणः तत्त्वस्य चोहेशनं यायार्थीपदेशनमञ्जला किमिति शब्दब्रह्मोहेशः क्रियत इति तयोर्ह्प्टमग्रत्तवादिखाह—ग्रतः परमिति । ग्रवाचले हेतुः—खसंवेद्येति । त्रात्मा स्वसंवेद्यत्वेन श्रवाचः। शक्तेरपि तदभिन्नत्वात् तद्व्यतिरेक्तेणाऽभावादा श्रवाच्यत्नमेव । स्वयंप्रकाशत्वेन वचनापेचाभावादिति वार्थः ॥ ६१ ॥

ननु गब्दब्रह्मोति स्रोत्रयाद्य एव सुद्धो न्यापी गब्दः न बैन्दवं तत्त्विमिति केचिदिति न इत्याह—गन्दब्रह्मेति। गन्दोचारणकाले तत्साचितयाऽन्तरत्वेन चवगस्यमधें बिन्हासक्रमित्रधें:।

इतरस्य न प्रकाशकाश्रद्धरहस्यत्वं 'ब्रह्मत्वं चेत्याह-स्वत इति । विन्दात्मक-प्रकाशाक्षात्वं विनादनवबोधकत्वात् तत्योक्षो रवो न प्रव्दब्रह्मोत्यर्थः ॥ ६२ ॥

खाभिप्रेतस्य गन्दस्य ब्रह्मलं प्रकाणकलं चास्तीत्याह—स लिति। प्रव्यावगम्योऽर्थः पूर्वीतः सर्वेत्र संस्थतः कारणत्वात्। तुग्रव्दो विश्रेषाव-धारणार्थः। श्रतस्तस्य ब्रह्मत्वं प्रकाशकत्वं च युक्तमित्याह—जाते इति। प्राणिनां देहेषु वैखर्या तदभिमतया विनापि यावदर्थः व्याप्तः सङ्कल्पविकल्पDownloaded from https://www.holybooks.com

प्रक्रती कालनुद्रायां गुणान्तः करणात्मनि । देच्यतुर्विधो ज्ञेयो जन्तोकत्पत्तिभेदतः॥ ६४ श्रीद्भिजः स्वेदजोऽग्डोत्यश्चतुर्यस्तु जरायुजः। उद्भिद्य भूमिं निर्गेच्छत्यौद्भिदः स्थावरस्तु सः ॥ ६५ निर्दिष्टः स्कन्धविटपपचपुष्पफलादिभिः। पञ्चभूतात्मकः सर्वेः च्यामधिष्ठाय जायते ॥ ६६ श्रम्बुयोन्यग्नि[भूवारितेजः]पवननभसां समवायतः । खेदजः खिद्यमानाभ्यो भवज्ञाद्वाः प्रजायते ॥ ६० यूकमत्कुणकोटागुचियाद्याः चणभङ्गुराः। चगडजो वर्त्तुं लीभूताच्छुक्रशोगितसंपुटात् ॥ ६८ कालीन भिन्नात् पूर्णीतमा निर्मेच्छन् प्रक्रमिष्यति । **यहिगोधावयोमेक[द]िशशुमारादिक्य सः ॥ ६८** जरायुजस्तु ग्राम्यातः क्रियातः सुतिसस्भवः । स जायते चतुर्विंगतत्त्वसंयुक्तदेहवान् ॥ ७० खस्थानतश्चाताच्छक्राडिन्दुमादाय मारुतः। गर्भाशयं प्रविश्वति यदा तुल्यं तदापरः ॥ ७१

निश्चयविमर्भनात्मना श्राविभवतीत्वर्यः ॥ ६३ ॥

तस्याविभीवप्रकारप्रदर्भनार्यं देहोत्पत्तिप्रकारं दर्भयन् तद्गेदं तावदाह — प्रक्रताविति । गुणान्तः करणात्मनीति सर्वतत्त्वात्मत्वोपलचणार्थम् । उत्पत्तिप्रकार-भेदादेव देहानां भेदः न पञ्चभूतात्मकत्वेन दति उक्तमुत्पत्तिभेदत दति ॥ ६४ ॥

जलिमेदमाइ - उद्भिद्यति । उद्भिजमिष अप्राणिदेहं पाषाणादिकं व्याव-र्त्तयन् उद्भिजस्य रूपमाह - स्थावर इति ।

स्थावरत्वमि तेषामस्तीति त्रतो विश्वनिष्ट —स्त्रन्धेति । तेषां पृथिव्यात्रयत्वेन केवलपृथिव्यात्मत्वग्रङ्गां व्यावर्तयति—पञ्चेति । यद्यपि स्त्रामिष्टाय जायते तथापि सादिदर्भनात् पञ्चभूतात्मकत्वमेवेत्यर्थः ॥ ६५ ॥ ६६ ॥

श्रम्बादीनामेकैकाभाविऽदर्धनादप्प्रधानिभ्यो भूतिभ्य एव खेदजोत्पत्तिरित्याह - श्रम्बृति । चतुर्विभदित्युपलचणम् । सर्वतत्त्वानाम् । संभवभव्दार्धभाह्य- स इति ॥ ६० ॥ ६८ ॥ ६८ ॥ ७० ॥

Downloaded from https://www.holybooks.com

यार्त्तवात् परमं वीजमादायाऽ खास मृलतः। यदा गर्भाशयं नेष्यत्यय संमिश्रयेनाकत्॥ ७२ मायीयं नाम योषोत्यं पीत्रषं कार्मकं मलम्। श्राणवं नाम संयुक्तं मिलितं तन्मलदयम् ॥ ७३ मृत्मक्षपाणि तत्त्वानि चतुर्विं ग्रं मलदये। तव युक्तिं व्रजन्याशु ततस्तद्गभैमास्तः॥ ७४ संचीभ्य संवर्धयति तन्मलं शोणिताधिकम् । स्ती स्याच्छुक्राधिकं ना स्यात् समवद्धं नपुंसकम् ॥ ७५ खगतैमी सदग्यद्भिः खिद्यते काष्यते च तत्। मिश्रीभूतं तदक्रैव मातुरङ्गुष्ठसिम्मतम् ॥ ०६ श्रायामि बुद्दाकारं परेऽइनि विज्ञाते। पचेण चतुरसं खान्मातुर्भुतारसातमवत् ॥ ७७ मिलितादपि तस्मात्तु पृथंगेव मलदयात्। किट्टीभूतं दयं पूर्वः बीजयुग्मं समुद्रमेत्॥ ७८ अर्धे तु महता नुवं तस्मादिप मनदयात्। उभयात्मिकाधोवृत्ता नाड़ी दीर्घा भवेदनुः॥ ७६ चवाङ्मुखी सा तखास्र भवेत् पचदये दयम्। नाड्योस्तत्मन्निवड्वाः खुः सप्तान्या नाड्निका मताः॥ ८०

योषोत्यं रक्तं त्वगस्ञ्चांसकारण्लेन निःसारेऽपि भरीरे सारबुिं जनक-त्वान्मायीयम्। पौरुषं भ्रक्रम्। अस्थादिकारण्लेन दार्ब्यचेतुत्वात् देइस्य व्यापार-चमत्वकरिमिति कार्न्नं कर्मसंस्कृतत्वादा कार्मकम्। मिलितमनुभय्यणुत्वचेतुत्वा-दाण्वम्। संयुक्तयोरिप परस्परम् एकत्वम् अपाप्तयोः नानुभय्यणुत्वचेतुत्विमिति संयुक्तमिलितिमित्युक्तम्॥ ७१॥ ७२॥ ७३॥

तस्य प्रयत्नापाप्ती हेतुमाह—स्ट्यारूपाणीति । अनेन सर्वेषां सर्वोपाधित्वमुक्तं भवति । आग्र प्रयभावात् प्रागेव लब्बहत्तीनि भवन्तीत्वर्धः ॥ ७४॥७५॥७६॥७० ॥ किं तद्दयमुद्रतिमत्याह —बीजयुग्ममिति ॥ ७८ ॥ उभयात्मिकीति । अग्नोषोमात्मिकी प्रकृतियुक्षाद्यात्मिकी चेत्वर्थः ॥ ७८ ॥ अवाङ्मुखत्वमपि अस्तीत्यवाङ्मुखीत्युक्तम् ॥ ८० ॥ ८१ ॥

Downloaded from https://www.holybooks.com

तव या प्रथमा नाड़ी सा सुषुम्नेति कथाते। या वामेड़ेति सा ज्ञेया दिचणा पिङ्गला स्मृता ॥ ८१ या वाममुष्कसम्बद्धा सा श्लिष्यनी सुषुम्नया। दिचिणं जत्नुमाश्रित्य धनुवैक्रा इदि स्थिता॥ ८२ वामांसजवन्तरगा दिचणां नासिकामियात्। तया दिचणमुष्कोत्या नाड़ी या वामरस्रुगा ॥ ८३ अन्या धमन्यो याः प्रोत्ता गान्धारी इस्तिजिच्चिका । सपुषाऽलम्बुषा चैव यशस्विन्यपि शङ्किनी ॥ ८४ कुइरिति च विदद्धिः प्रधाना व्यापिकास्तनी । काचिन्नाड़ी बहिर्वेक्वा या मातुर्दृदि बध्यते॥ ८५ यया तत्पुष्टिमाप्नोति केदार द्रव कुल्यया। मातुराहाररसजैर्धातुभिः पुष्यते क्रमात्॥ ८६ क्रमवृद्धी परंज्योतिष्कचा चेत्रज्ञतामियात्। सचेवज्ञं मलं तत् तु संभूतं सगुणं पुनः ॥ ८७ सदोषदृष्यसम्पद्गं जन्तुरित्यभिधीयते । फलकोशदयं तत् तु व्यक्तं पुंसी न तु स्त्रियः॥ ८८ नप्ंसकस्य किञ्चित् तु व्यक्तिरवोपलच्यते। मध्यस्थायाः सुषुमायाः पर्वपञ्चकसम्भवाः ॥ ८६ शाखोपशाखतां प्राप्ताः शिरालच्ववयात् परम् । चर्डलचिमिति प्राच्छः शारीरार्धविशारदाः ॥ ६०

वाममुष्केति छेदे अदिचणामिति छेदः। दिचणमुष्कोत्येति छेदे अवाम-रस्वगेति छेदः॥ ८२॥ ८२॥ ८४॥

मातुर्भुत्तरसात्मवदित्युत्तम् । तत्नाथमिति । तदाः — काचिदिति ॥ ५५॥८६ ॥ वैराग्यार्थमाः — सच्चेत्रज्ञमिति । बीजयुग्मं समुत्रमेदित्युत्तम् । न तत् सार्व- तिकमित्याणङ्गाः — फलेति ॥ ५७ ॥ ५८ ॥ ५८ ॥

श्रविश्रष्टं नाड़ीचक्रं योगियोगाभिष्ठडये दर्शयति—मध्यस्थाया इति। मूला-धारनाभि दृदय गलमूल भूमध्यानुसारीणि पञ्चपर्वाणि ॥ ८८ ॥ ८० ॥

## **जीप्रपञ्चसारतन्त्रम्**

तहेरांथ बह्रवाह्याभिः सर्वाभिरंव च। हेर्डे प्रवर्धेत संवर्धेत सर्वेशेत समीरणः। हेर्डे प्रवर्धेत सर्वेशेत समीरणः। हेर्डे प्रवर्धेत सर्वेशेत समीरणः। हेर्डे प्रवर्धेत समीरणः। हेर्डे प्रवर्धायारं तु सस्देशित समीरणः। हर्द्धायायास्य स्वर्धित स्वर्धायाद्वेशा हर्द्धायायास्य ॥ ६३ व्याप्ति वर्द्ध्या विदुः। व्याप्ति वर्द्ध्या विदुः। व्याप्ति वर्द्धायाद्वेशा विदुः। व्याप्ति स्वर्धे । ६४ व्याप्ति स्वर्धे । ६४ व्याप्ति वर्द्ध परं थास्रो व्याप्तिसेव प्रवर्ते ॥ ६५ व्याप्ति वर्द्ध परं थास्रो व्याप्ति वर्द्ध । इत्याप्ति स्वर्धे । ६५ व्याप्ति वर्द्ध परं थास्रो व्याप्ति हेर्डा वर्द्ध परं थास्र स्वर्धे निर्देश वर्दे । १६६ वर्षेत्र वर्षेत्र वर्षेत्र । १६६ वर्षेत्र वर्य वर्य वर्य वर्षेत्र वर्य वर्षेत्र वर्षेत्र वर्षेत्र वर्षेत्र वर्य वर्षेत्र वर्षेत्र व

वागुव्याप्तिजवाह—येनेति ॥ ८१ ॥ द्वात्यादिक्तममाह—देहेऽपोति । व्यक्षेणोत्र्यापिता । द्वात्यादेशसमाह—देहेऽपोति ।

रहः। इन्द्रकृपणेतरत्॥ ६२ ॥ ६२ ॥ ६३ ॥ विवायनेय द्वित। तम मतमेरं मचित्रज्ञं मचिमित जनम्। तन्त्रं चेत्रज्ञप्रमेय द्वित। तम मतमेरं द्र्यंथित—श्रतापीति। चेत्रनाधातु श्रद्धिः। प्रविद्यः। श्रिप्रार्थेन विरायामित्यपितः र्वायता। निह्न चिर्द्धिस्यानां पद्धः। मत्त्रार्थायाः पद्धायाम् प्रविद्याः। स्वयाप्तायाः। सम्प्रतायां स्वयाः। सम्प्रतायाः। सम्प्रतायां स्वयापितः। स्वयापितः। सम्प्रतायां स्वयापितः। सम्प्रतायां स्वयापितः। स्वयापितः। सम्प्रतायां स्वयापितः। सम्प्रतायां स्वयापितः। सम्प्रतायां स्वयापितः। स

परिस्केंद इत्ययें:। दीपात् दीपालर्गिनाल्याति पतज्जियन्त्त्यांदिपच:। निम्दं भाम तस्य पितुराक्षा किथिदेवं बूत इत्युत्तरत्नाचय:। रक्षव्यति कियां स्था ६५ ॥ ६५ ॥ ६५ ॥ ६० ॥

:D3p :H8k

क्षिय भीतिकथाप्ते जन्मकाले वपुष्यथ । कृतिश्वरेश जीवातमा निषम्न इति ग्रंसित ॥ ६८ वहुना किं परं पंसः सान्निथारप्रविज्ञिस्ता । प्रकृतिर्गेणभिन्ना सा विश्वेषातमा महीशसी ॥ ६६ पश्चभूतमथी सप्तथातुभिन्ना च भीतिकैः। पश्चभूतमथी सप्तथातुभिन्ना च भीतिकैः। पश्चभूतमथी प्रथातुम्बिध्यविनारिणी ॥ १०० पश्चक्रमिष्ट्रथाता पश्चलाहाप्रविनेते ॥ १०१

परेण थासा समनुप्रबद्धा सरा तु सङ्ग्याच्या ॥ १०२ यरा तु सङ्ग्याच्या स्थात् ॥ १०२ सार्ट्स पुनिनिश्चनुत तरा सा ॥ १०२ सार्ट्स पुनिनिश्चनुत स्थात् । तरा यरा सा लभिषीयतेऽन-तरा यरा सा लभिषीयतेऽन-

भीतिकवास इति वार्डस्यः पत्तः। कृतिश्वित्यिनिस्तमेनेवयोः॥ १८८॥ स्विषद्वान्तमाह—बहुनेति। सान्त्रिः नास नैतन्याभासोर्यः। तेन प्रस्तिः प्रकाषेण विविधन्यभाषमास्माह—गुणभिनेति। सेव महोयमी महस्वं प्राप्ता विषमर्यां प्राप्ता द्वारिना जन्नसंत्रेपः क्रियते। सेव महोयमी महस्वं प्राप्ता प्रग्रेरावस्थायां वातारिक्षपरोषक्षेण वतेत द्याह् —किर्मेति।

मोचलाह्लियः ॥ १८॥ १००॥ १०१॥ सबसः । समनुपोपसगोणासयः । सहाप्रभावेति परिणामसामध्येस्तम् । यद्द-सबसः । समनुपोपसगोणासयः । सहाप्रभावेति परिणामसामध्येस्तम् । यद्द-सेव चातेत्वविवेत्तवश चातुः खात्सलमात्तवेद्नमहद्द्रनारः । यन्तः साचिणोलधः । यदा खयं व्यञ्जयितुं यतेत महीयसी सा करणैः क्रमेण । तदा तु बिन्दुस्फुटनोट्सवस्य रवस्य सम्यक् प्रविजृम्भितं स्यात् ॥ १०४ दति श्रीप्रपञ्चसारे प्रथमः पटनः ।

एवं प्रक्षते: ग्ररीरान्तं परिणामकदम्बं संग्रहेणाऽभिधाय ग्ररीरे पूर्वीकस्य ग्रन्द् ब्रह्मणो वैखरीरूपेणाऽभिव्यक्तिमपि संचेपेणाच्च — निधीरितमर्थभित्यादिना। करणै: प्रयत्नविभिषेरितरैश्व। क्रमेणिति। पश्चन्यादिक्रमेणित्यर्थः। प्रविजन्भणं वैस्वरीपर्यन्तः स्थूलभावः॥१०२॥१०३॥१०४॥

> द्रति श्रीपञ्चपादाचार्यक्तते प्रपञ्चसारविवरणे प्रथम: पटल: ।

#### दितीयः पटलः ।

श्रय व्यवस्थिते त्वेवं मासात् पत्ताहिनाद्पि । मुह्नतीज्ञाड़िकायाञ्च चाणादपि च वर्धते॥ १ जन्तुः षड्ङ्गी पूर्वे स्याच्छिरः पादी करावपि । अन्तराधि दि श्विति पुनः षडङ्गेषु प्रवर्तते ॥ २ यित्तनासास्यकर्षभूकपोलिचवुकादिक**म्** । प्रकोष्ठकूर्परांसाद्यं कट्युरुप्रपदादिकम्॥ ३ उर:कुचिस्तनायञ्च ततः सर्वोङ्गवान् विभुः। कालिन जन्तुभैवति दोषास्त्वनुगुणा यदि ॥ ४ प्रसृतिसमये सोऽय जननीं क्षेशयन् मुद्धः। संद्रतास्यसुषुमाख्योऽवाङ्मुखोऽनिलचोदितः॥ ५ तस्या ग्रह्णां शक्रति मग्नवक्वाचिनासिकः। पुरा क्रतानां पापानामयतं संसारन् मुहः॥ ६ तस्याः कायाग्निना दग्धः क्षेदैः क्षिद्वाङ्गवस्थनः। पू [प्र] खुद्गारपरीतश्च तत्पायुद्वारगीचरः॥ ७ तदा प्रचुभितैः खीयवायुभिर्दंगधा गतैः। सम्पिगिडतगरीरस्तु मोचमेव किलेच्छति॥ ८

जित्तमिष गर्भवासं सिविशेषं विस्तरेण वैराग्यार्थं प्रपच्चियतुं दितीयपटलारमाः । श्रियति—एवं चेत्रज्ञप्रवेशे व्यवस्थिते गर्भी वर्धत दत्यर्थः ॥ १ ॥ षड्ङ्गान्याः ह —िश्चर दित । विभुः वपुश्चलनादी समर्थः । क्रेदो गर्भजलम् । किलेति । परोचलात् ददानीं तदनुगुणप्रवृत्तिदर्भनाचोक्तम् । ॥ २॥३॥४॥४॥६॥७॥८॥

प्राणाद्या वायवस्तस्मिन् पूर्वमेव क्रतास्पदाः । परस्परमपानश्च प्राणश्च प्रतिबध्यते ॥ ६ प्रयाखूर्ध्वं यदा प्राणस्तदाऽपानी नयत्यधः। यदा समानः कायाग्निं संधुत्तयति पाचितुम् ॥ १० तदा तत्पक्षमुक्तन्तु रसमादाय धावति । व्यानो जन्तोस्तु तं देइमापादतलमस्तकम् ॥ ११ उदानः प्राणसङ्गो निमेषोन्मेषकारकः। उद्गारकारको नाग उन्मीलयति कूर्मकः॥ १२ चुत्क्वत् क्वकरको देवदत्तो जृम्भणकर्मक्वत्। धनञ्जयाख्यो देहेऽस्मिन् कुर्याद्वहविधान् रवान् ॥ १३ स च जौिककवायुत्वान्मृतञ्च न विमुञ्जति । दूर्यमी मारताः प्रोक्ता दश देहाधिगामिनः ॥ १४ वज्ञयश्च दशाऽन्ये स्युस्तेषां सप्त तु धातुगाः। वयस्त्रिदोषगाः प्रोत्ताः खेदक्षेदान्त्रगाञ्च ते ॥ १५ त्वगसङ्मांसमेदोऽस्थिमज्जाशुक्राणि धातवः। ते दूष्याः कफपित्तेन दोषास्तत्प्रेरको मकत् ॥ १६ समवायी स विश्वातमा विश्वगो विश्वकर्मे क्तत्। स दोषो वा स दूष्यो वा क्रियातः संप्रधार्यते ॥ १७ स्वीयवायुप्रचीमं दर्भयति—परस्परमिति ॥ ८॥१०॥१२॥१२॥१ ३॥१४ ॥

भ्वाजक रञ्जक क्षेट्क स्रोहक धारक बन्धक द्रावका धातुगा वज्ञयः। व्यापक-पाचक स्रोपका वातादिदोषगाः। पित्त स्रोप वात विकार विशेषाः स्वेदादयः। ॥ १५॥ १६॥

मर्तो दोषदूष्यसंयोजनसभावते कथमदुष्टं जीवनिमिति। तत्राह—समवायीति। समं वयत इति समवायी। तत्र हेतुर्विष्वासेति। तत्र हेतुदयं विष्वग इत्यादि। वायोः समवयनसभावत्वे कथं रोगाद्युद्भव इति। विषम-वयनादित्याह—स दोष इति। तत् कथं ज्ञातं प्रकात इति। कार्यत इत्याह—क्रियात इति॥ १७॥

Downloaded from https://www.holybooks.com

बुभुचा च पिपासा च शोकमोही जरासृती। षड्मैयः प्राग्वबुद्धिदेहधर्मेषु संस्थिताः॥ १८ मज्जास्यिस्नायवः शुक्राद्रतात्त्वद्मांसशोणितम्। द्रति षाट्कीशिकं नाम देई भवति देहिनाम्॥ १८ रसादितः क्रमात् पाकः ग्रुक्रान्तेषु तु धातुषु । शुक्रपाकात् खयं भिद्येदोजो नामाऽष्टमी दशा॥ २० चेत्रज्ञस्य तदोजस्त केवलाश्रयमिष्यते । यथा स्नेहः प्रदीपस्य यथाऽभ्रमशनित्विषः ॥ २१ बहुदारेण कुस्भेन संवृतस्य ह्विभ्जः। यथा तेज: प्रसरित समीपालोकशिकामत ॥ २२ तथा देहावतस्यापि चेवज्ञस्य महालिष:। द्रन्द्रियैः सम्प्रवर्त्तन्ते स्वं स्वमर्थग्रहं प्रति ॥ २३ नभः श्रोचे ऽनिलश्चर्मण्यग्निश्चचुष्ययोदकम् । जिह्वायामवनिर्घाण दृत्यमर्घप्रवर्त्तनम् ॥ २४ यदा पित्तं मसबुद्रम् विलीनं प्रविलापयेत्। धात्रंसदा क्रमाद्रतां लसीकां द्रावयेत् चणात् ॥ २५ द्रुता सा तु लसीकाह्वा रोमकूपैः प्रवत्ते । बिहः सर्वेव कणशस्तदा खेदः प्रतीयते ॥ २६ यदा काफो मकत्यित्तनुद्रो लीनः प्रवर्त्तते। ज्रध्वें द्वतो द्वतं वाषां प्रसिकच्च प्रवर्त्तयेत्॥ २७

वायुप्रसङ्गेन प्राणादिधर्मानाइ—बुसुचिति। धर्मेषु धर्मेत्वेनित्यर्थः॥१८॥ जिम्प्रसङ्गेन कोशानाइ—मज्जेति॥१८॥

धातुगत्वेन उक्तानाम् अग्नीनां प्रयोजनमाह—रसादित इति । स्वयमिति प्रधानमित्यर्थः । प्राधान्यमाह—चेत्रज्ञस्येति ॥ २० ॥ २१ ॥ २२ ॥ २३ ॥

इन्द्रियाणाम् अर्थविश्रेषनियमहेतुमाह—नभ इति । इत्यमिति । एतत्सम्बन्धाः नुसारिणीत्यर्थः ॥ २४ ॥

कार्यतः सम्प्रधार्यत द्रत्युक्तम् । तदाः चयदेति । विलीनं द्रवीभावं प्राप्तं धातृन् प्रविलापयेत् व्यापयेत् । लसीकां रक्तव्योरन्तरालस्थाम् । प्रसेकं लालाम् ।

वायाप्रका अन्तः भूवायाप्रका लवणः । वायान्याप्रका तिताः । अन्ताप्रका

द्रियत असेष धुत्रश साध्यति—श्राह्मतीस्त । त्रवाधिक् साध्य

तस्यां यहत्यां यसतीत्वत्तम् । का मेंति । तताह—यहपाति । प्रधानानिः ॥ यहाविद्यात्रवाधिक ॥

विस्तिमापुरवेदायुः पूर्णी मुझित धारवा ॥ ३७ बद्दस्यत्यत्यायाः, सूत्यः। गिरामुखेः। पुरीवं पायुमागैण तत्पाक्षिऽक्काक्समस्ततः ॥ ३६ ना तथा ग्रह्मता पूर्णा वांचता प्रतिमुख्ति। पद्मात्रसाच विसास गह्णा तेरतस्र है: ॥ इत त निर्देशस्य व्यव्यां चिन्तिर्वाताः। पत्यमानाद्रस भिन्न वाय रसादिन नयेत् ॥ ३४ । गण्गामित्रम् नेष्टम उद्घास्त्रामा तहा तसाऽसगमनात् करुकलं प्रपदाते ॥ इइ तथनामाश्यगत पश्चात्रिताश्य बर्जत्। वद्याः बांधता भूतविद्यता द्रव्यमाथिताः ॥ ३२ तत्र खादस्यवण गंतितोषण नषायनाः । श्रम्पारनगतं तस्य प्रभावान्मधुरीभवेत् ॥ ३१ ग्रवाहत पद्म वाऽवाहार कर्त्रमागगम् । विराते स्थानमेति मूलाधारं विरुव्धाः ॥ ३० तसाऽयसाचिनोगामं ज्योतिराधारमृतमम् । अधस्त्याः प्रधानासिः स समानेन नुराते ॥ २६ । गमन्नीमनीझात्रमा माम माम क्रिड्रा गण्डमालाहिकान् वापि कुरोक्तलोस्तु कमंजान् ॥ २८ न कामिकास्त्र विक्रतीः कर्णेश्रष्ट्राचिप्वेकान्।

ZÈ

अधिरामिः ।

:छठा : एकिही

मूलायया धनुवैज्ञी वस्तिरित्यमिधीयते। मूलमिलाहुकट्वां वस्तेमेहननिगेतम् ॥ ३८ यपष्यभाजामनयोमगिथोट्गैषटुष्टयोः। प्रमेहमूचक्तच्हादेगेहण्यादेश सक्सवः॥ ३६ इत्यभृतः स जन्तुस् जरायुच्छ्वगातवान्। इत्यभृतः स जन्तुस् जरायुच्छ्वगातवान्। अपत्यवित्ते संगस्य सज्यते वायुना मुद्धः॥ ४०

चय पापकृतां ग्रीरभाजामुट्राद्मिष्कामितं महान् प्रथासः। निजनेद्भव हे विचित्रहता नित्त्रां कामैगतिस्त मानुषाणाम् ॥ ४१ जायतेऽधिकामंनिकाने जुक्सतिःद्भैः प्रकारिता। ४२ जूलोधारात् प्रथममुट्ति यस्त भावः पराखः भूखाधारात् प्रथममुट्ति यस्तु भावः पराखः पश्चात् पश्चक्ष्य हट्यगो वृद्धियुद्धायमाखः। पश्चात् पश्चक्येय क्रहिष्णेरख जन्तोः सुषुद्धाः

इंश ॥ :क्रुमणेन िम्मोर्सन्य हो । ॥ ३३

मामान्यप्रव्हात् विग्रेषग्रव्हनिषात्तिमाइ—तसाहिति। तसात् वेखगेसमात्

#### HENDE HERDELLE

तावत् यावत् कावसूर्याद्भिहो वर्णव्यक्तिः स्थानसंस्था यतोऽतः ॥ ४४ बीतीमार्गेखाऽविभन्नवहितीलताऽयांनां जायते न प्रकायः।

। हामक म युष्टम ित क्रिकिमीताम हो। हा जातिश्वरपूर्वेकी जन्तीः स भावः ऋभवधितः ॥ ४५ चाताऽस्मीत यहा भावो मनोऽहद्वारबुद्विमान्।

स पोला बहुग: खत्यं मातरं खत्यहायिनोम् ॥ ४६

। मुरुतरित्रहीए हा छा छा है। ए तो हो है के हैं

वस्त्रहार्धिकत्रोरमितिस्त्रिधमनन्त्राम् ॥ ४७

। ह हमिरतास । एक मी। हत के हिम्मा

28 ॥ हिड्रामप एडिइस समुद्रीक्य प्रमीहित ॥ ४८

। हीष्रीसुही क्षित्राम्। सुब्धे हेप्

पूर्वनामें च गामेखामुद्रतिकाशमेव च ॥ ४६

श्रव समियार्गित्रत्माह्येक्वननों मुद्दः।

मनुग्रहाष्मेलसायोसायोसार्यहारविरस् ॥ ४०

तदाव। प्यार्थेपया विकर्ध ग्रेंका। वागीव्राप्तेः स्वितं। उत्पक्षविद्धा स्लाधाराहित। सप्तपद्यपि वागनेनेव स्विता। शुन्य संवित् स्वाद्रीन सप्त-चयना सुस्मा परा पछान्ती मध्यमा वेस्सीत पञ्चपरी नाचमाविसाह— भावाहित्यथे:। पवनग्रन्त प्रकानगः सवीऽध्यत्तः।

स्खाः। स्वावारावं यञ्चनीद्वाः तर्ववं विभागः॥ ८३॥

जातेन धियुना रीइनव्याजेन एवं किमध्येचते चेत् कथं वणीनभिव्यितितिति

गुर्म विवेकवतीऽव्यस् मायाप्रभावव्यात् यविवेकपूर्वेकं संगरिकममाह— ॥ ४४ ॥ :ब्रह्मलाक्सानस्यानस्यातः ॥ ४४ ॥

न्नातास्मीति यहाऽस्य भावी भवति तहाऽहद्वाराही शासबुद्धिः हहतरा जातेखछे:।

सनबाद्यः कथल्ते । अहद्वारपूर्वेनो भाव दखयेः। शहंभाववदस्य ससभावप्रकासमाह—चित्पूवेक इत्यादिना। विक्वन्त जता

- तिर्वाचनाम् विवास स्वयः मायाभावस्य विवेपयोत्राविष्यां ।

विविधं सरणं विसरणं विविधयद्याहिरूपेणाऽवृत्यानासत्वयः। नीहेन्सी-ममिषाय जान्छार्नग्रत्नेयत्त्रयाह—एविमिति ॥ ४५ ॥ ४६ ॥ ४० ॥ ४८ ॥ यप्ययतं प्रचपित यदा कुण्डिलिनी तदा।

मूलाधारे विसरित सुषुम्नाविष्टनी मुद्धः ॥ ५१

विचतुःपञ्चष्रद्सप्त चाऽष्टशो दशशोऽपि च।

यथ दादशपञ्चाश्रद्भेदेन गुण्येत् क्रमात् ॥ ५२

यदा विशोऽय गुण्येत्तदा चिगुणिता विमुः।

शितः कामाग्निनादातमा गूद्रमूर्त्तिः प्रतीयते ॥ ५३

तदा तां तारमित्याद्वरोमात्मेति बद्धश्रुताः।

तामेव शितां ब्रुवते हरेमात्मेति चापरे ॥ ५४

चिगुणा सा विदीषा सा चिवणी सा वयी च सा।

विलोका सा विश्वित्तिः सा चिरेखा सा विशिष्यते ॥ ५५

एतेषां तारणात्तारः शित्रस्तिहित्यित्तितः।

यदा चतुर्धा गुणिता सूद्ध्मादिस्थानवाचिकौ ॥ ५६

वाचिका जाग्रदादीनां करणानाञ्च सा तदा।

सा यदा पञ्चगुणिता पञ्चपञ्चविभेदिनौ ॥ ५०

वेष्टनीति । सुषुन्तायामात्मानं विविधपद्मादिरूपेण वेष्टयति गुणयति स्थापयतीत्यर्थः । ॥ ५० ॥ ५१ ॥

मुद्दः वेष्टनमेव दर्भयति—त्रिचतुरिति ॥ ५२ ॥

पवमानानं गुणयन्तो कुण्डलिन्येव यन्त्र मन्त्र देवतादि सक्तजगन्मयोत्याह—यदेत्यादिना। त्रिगुणिता विगुणितयन्त्र स्रुष्णित्यर्थः। त्रिकोणसम्बन्धान् त्रिकोजान्तान्तान् मन्त्रानस्या विभूतित्वेन कथयति—प्रिक्तिरित। गृद्मूर्तिः प्रिक्तस्याः प्रतीयत इत्यन्वयः। गृद्मूर्तिः गुप्तमूर्तिः। मूर्तिं विधिनष्टि—कामाग्निनादानेति। कामः कामराजवीजं मध्यमबीजानीत्यर्थः। श्रम्नविग्भवः प्रथमबीजानीत्यर्थः। नादः नादप्रधानानि त्रतीयबीजानीत्यर्थः। कामाग्निनादादेति मूर्तिमन्त्रोद्धारो वा दर्भितः। कामः ईकारः। श्रम्नो रेफः। नादो हकारः। श्रान्ता विन्दुः। हं हरिहर इत्येवं तिन्तादं भवति। श्रोमात्मिति। श्रकारोकारमन्त्रार्थः। ध्रश्मप्रशः। श्रकारोकारमन्त्रार्थः। ध्रश्मप्रशः। श्रकारोकारमन्त्रार्थः। ध्रश्मप्रशः। विभूत्यन्तराख्यत्रितिवार्यक्रपाखाह—तिगुणा सेति। त्रिरेखास्त्रिकोणरेखाः।

स्चादीति। परादीत्यर्थः। पञ्चपञ्चेति पञ्चविंग्रतितस्वादिकम् उत्तम्।
Downloaded from https://www.holybooks.com

### मीप्रपञ्चसारत**न्त्रम्**

वणांनां पोताहिसूतवणांनामित्यतः । मक्तां प्राणाहीनाम् ॥ ५५॥५६॥५०॥५८ ॥ दार्गात्मिकापि यहा तहा राम्यकेसूतियुक् ॥ ६५ द्यसा गुणिता नाड्रीममायाहिविभेहिनौ। यशास्या हि वस्ताथामाहसूतिविमेरिनौ ॥ ६४ वहारष्ट्रधा सा गुणिता तहा प्रकृतिमेहिनो । इ ॥ :किइमिराछिसे सिस्यारक्षित्री ।। ६३ नोकारिह्यीपातानासिस्प्रहमुनिख्रे:। यहेम्येऽसाञ्च सप्तयः सप्तया सिराते वात् ॥ ६२ गुत्रियाची च सम्प्रीताः यत्त्रभेदाञ्च सप्तथा। इनारी रेफ्साये च विन्दुनाही तथेव च ॥ ६१ नाह्य ग्रह्मिः ग्रान्त्य तारमेहाः समीरिताः । अनारश्वाऽधनारश्च मनार्ग विन्दुरेव च ॥ ६० भेडेरहाडी: ग्रान्तान्त्रीभेटाते सप्तभि: पृथक् । यहा मा सप्रग्रीणिता तारहस्रेखयोखहा ॥ ५६ तहा पह्गीपताख्य बन्ध्य च विमेहिनो । गुणिता सा यहा षोड़ा कोग्रोमिरसभेहिनौ ॥ ५८ । १ष्टा किम महामाञ्च वर्षाना सर्वा ।

जीका सुम्शार्थः। मेव निषध हेमक्रूट हिमवन्नेज खेत श्रह्म्णः पवेताः। जक्ष भूच शाष्मिलो कुग क्रीच शाक पुष्करा होपाः। यत्त्व वित्तव मृत्तव गमिलि-ममहात्व नित्तव पातावाः सप्त। चार्र्य पुरा हत दिध चीर श्रृद्धाः। पिस्तवः। पह्जविभ गान्धार् धेवत मध्यम पञ्चम निषधाः स्ताः। धातवः त्याार्थः। यावहाः। वृत्तविभ गान्धार् धेवत मध्यम पञ्चम निषधाः स्ताः। धातवः त्याार्थः। यावहाः। दिक्तमारिग्रव्हाथः। यत् सप्तात्मकात् ताराहेः सप्तिधमगद्रतित्तकानं सवेत तत्तर्गीपत्तंत्वालनः तत्तर्गत्मकात् ताराहेः सप्तिधमगर्गत्मकानं सवेत तत्तर्गीपत्यंत्वालनः तत्तर्गत्मकात्त्रां स्तातः। धातवः।। यावता स्वापः। प्रकामारिग्रव्हायः। यरध्रवसीमापानिवागुपत्वायम्पता वसवः। मात्तरे बद्धाः।

नाबाः स्वेत्वाद्याः। इदं गैक्ष पावै वद्गेदर मुन्न व्यव्हर्भमल्य ग्रह्न गैदा लाद्यः। ग्रावृ भव दृद्दोग् मुभुगान महाद्व तज्ञतप्यु मुपुतः॥ ६८॥

क्षितीय: परसः

मल्ख दार्गाणीह्मभिष्ये स्रामित्रा । निसंख्य तथा थलं ग्रास्ट्राणितासम्। पञ्चाग्रदा प्रमुणिता पञ्चाग्रद्ध्यभित्ने ॥ ६६ पञ्चाग्रद्ध्यमुणिताऽथ यहा भवेत् सा स्थाग्रद्ध्यमुणिताइय यहा । स्रोधस्यम्भित्रिंद्रमह्मित्रे । ६७ महोग्रद्ध्यात् प्रसित्रे । ६७

नीहिम नीवहाड्य प्रशाह एय दार असमें विचतुष्य च प्रताह वाह व प्रवाह निकास निकास निकास निकास महिस्स निकास मिल्यास निकास मिल्यास निकास मिल्यास मि

मंहत्य त्रस्तमासावयेदिति ॥ ॥ एवं ग्रिश्यवाक्रगतात्वरातुसारेण कुण्डव्यवस्थानविश्रेषमभिषाय नित्यमिद-

माहकाचरक्षेयापि वह्न् उपसंहरति—पञ्चाग्रहंग्रीत । कथं हेवेलिमिति तहाह्य—कास्रीत । प्राप्तिवहानक्ष्यपुरुषभावेत्वर्थः ।

नाद्सङ्गः प्रथ्यती सध्यमात्मभावः ॥ ६७ ॥

णिज्ञात्रामक्रमप्र तिक्षणकात्रामक्षमिक तीत्र । क्ष्मा क्षित्र

। :छऽप :छिन्नी

। : ७२५ : हिए ह

एषु स्रा इस्ट्रेविमेट्न हिविधा मताः। व्यापनाञ्च द्रग्रेते खुः सीमेनान्वात्माताः ज्ञमात् ॥ २ न्याखाः वोद्ध्य ग्राक्ताः स्पर्याखाः पञ्चितः । १ ॥ :तामहोन्गीनमिमः भूयः मामनानाना ।। १ न्याभयात्मना वर्णाः ख्रानमीयोमभेदतः ।

सतारग्रह्माहरूपुर्वेजम् आहिरान्तमुक्ता मीममण्याय नमः सः साहा हति वा वा समिनिमागती वा। अनेन च प्रपञ्चयागादिषु अन्त्रोपोममन्त्री स्नितो। मक्तिलासकः सीमांगः। प्रकाणप्रकाम्यांग्यां वारकोषीमासकलं खर्बज्ञनभेहेन जाता वर्णी: तसादिखाँ:। सर्ववर्णेषु अन्नार्गग्रीधन्नात्रमतः पुष्षांग्राः। इत्तरः मधीत । मध्यव्हो हेलथे:। यसात् प्राप्तिहम्नोन्द्रभावात् यक्तसत्होधिते: एवं वर्णनेव्यत्तिप्रकारमभिषय तदिभूतिकथनाथ दतीयपरवारभः। इ॥ ि व किल्गीएम्ड्वी विदे रिप : छह रिपू

यनोषीसास्तत्वं पूरेवहेव खरस्यग्यापनभेहेन वा सीमेनान्यासमत्वम् । पुनरव्यस्तावां व्याप्तान्तरमाह त पवेति। मित्रं क्पिमानमामानामान इष्टवम्। स्मिम्खः । द्वर्श्याकः ।

खरानुका सीममख्लाय नम: खाहोत वा सीममख्लमन्तः। दतरत् । :।तिनीम् :।क्रिमध्हत्वक्रम पृर्वे।।। स्विताः ।

श्रष्यियन्त्राचास्यास्य तत्राण्यपतिष्ठामन्त्रांग्रप्रद्रग्नाथं तद्व्यापन्तमन्त्रांगोद्वाराथं इतस्थानं॥ ६॥

प्रमासने नमः। उं स्थमण्डलाय दार्यानेनलासने यनुमेथेत्यारि ने सीसमख्याय पोड्यकासकालमने साममयमख्तालने अन्तराक्षेत्रे नाह—सराखाः वाह्यात ।

समानम् । मं विद्यमण्डवाय द्ययमन्त्रवासने ऋद्ययेशादि समानम् । इत्येते

स्राजामेव प्रशचाप्ति र्योपन् तेषाम् अष्टमूतितक्क्तशाहिवाचनत्वाध मस्वितमंगान्तरम् उत्तर विविद्यत् स्विधिवाति ॥ २ ॥

॥ इ ॥ ठीक्षीप्र—इामक्रमात्रप्रदेश

मख्यमध्याः ।

। ह ज्यास्य इस्ट्रेयी: पद्योद्यन्ति च । प्र ॥ प्रधानति इत्रामा छाणा अन्ति इ । मृतीख्रीन्द्रधार होषह क्राम्धृम स्वितम्। वणांनामागमधनेसन्नपंसक्तमोरितम् ॥ ४ शासन्तिष्वर्धस मध्यम् यस्पेहर्सम् ।

शामधनोरत्यमधः—श्रुत्तराकार् पुष्पस् सानत्वाकार्यक्रीच्छकार्याने-पुरुषल द्रियाञ्चल खीलं चांडवान्तव्यम्। विन्द्रविमार्गे च खीपुरुषाद्यनुगती। खराणां खोप्नपुमनासनलमाह – यादालीत। यद्यिष्टइसपञ्चमस मृतभूतनामिष्तदृस्यः प्रागुर्होस्तिः ॥ ६

स्वीप्रविभागयोमेखस्यले नपुर्यकाले हेलन्तरले वर्न् तेषां विनियोगमाह -नस्यार्षात्य अस्राष्ट्रांकविक्राय्यायाति नप्तक्षपन्ताममेषु उचल दति ॥ ४ ॥ नारीसोपीनारानन्तरसूनतोनारानस्यायां प्रथियाहिनिन्याह्नोग्रहानि तस्ता-

तचतुष्मीमित । सुषुन्नाख् सित प्राणे मयनसंन्नान्तिरूपां खिति कुर्याहत्त्वयः।

। भिमक्षेण हो इ. १ विषय हो । भिष्य हो । भिष्य हो । भिष्य हो । भिष्य हो ।

बनयनेऽपि खवनकार्थे मिंडायम् आध्याक्षिकमधनमाइ – द्वीतरख् द्वि। द्वियोर्त्तस्त्रमण इत्यवगत्त्वम् ।

बहोरानपत्तमासायनानि दृष्टवानि बहोरानासकी वा खासीच्छू। मि खासीक्कास्योरेव कालावयवसमार्न द्रथ्यम्। तत खासोक्कासकानि बाह्यचिरकापश्चेन शाध्यातिकमरानम् उत्तावधावसम्बद्धापि यतुपपत्तो

इस्ट्रेयिंणां त्यधानानाम् अन्तेषिमस्त्रीपुर्वादात्मकानां च मत्वाणाम् पदासनी वा ग्यनासनी वा इक्ववियेन द्वातची ॥ ५ ॥

क्रमाम: सहाद्वन्तीत सब्बन:। भूतक्षा विश्वभाषा:। तत राम्रु नमीऽन्ता नपंसवाः। व व वच्च यान्ति ऋरवासी प्राधेष प्रयक्ताः। स्विभूत-चुवदार्वमानाः सुम्वाः। द्वैषद्वाः तेवताः। सहित्याः स्थितः। त्राथान मन्त्रपहनस्वादुर्यसमुच्यायः । तत सहरारिप्रधाना ज्ञान्त्रमन्त्राः । श्वयनयोष्ट्यं वहन् तेषां वीयोद्रवनाणं स्वयातं - ट्रव्यव्याखित द्वात । चगव्हः

किन प्रकारियोह्य द्वी पुरयोक्भयोगियाहिनोहाः। स इत्याह्न-वेदुस्य प्रमुखविदिकारां वार्यान्तर्भवाकायाभ्रतानामुद्यः ।

विन्दुसर्गी च यी प्रोक्ती ती सूर्यशिमी क्रमात्। तयोर्विकारविस्तार: पुरस्तात् संप्रवच्यते ॥ ७ स्पर्शाख्या चपि ये वर्णाः पञ्चपञ्चविभेदतः। भवन्ति पञ्चवर्गास्तदन्त्यश्चात्मा रविः स्मृतः ॥ ८ चत्विं गतितत्त्वाख्याससादणीः परे क्रमात्। तेन स्पर्भाचराः सौराः प्राणाग्नीलाग्बुखात्मकाः ॥ ६ व्यापकाञ्च दिवर्गाः स्युस्तया पञ्चविभेदतः । शशीनाम्नुरिखता यस्मात् खरस्प्रग्यापकाचराः ॥ १० तिसभेदसमुद्भता यष्टाचिं शत्कला मताः। खरैः सौम्याः स्पर्भयुग्मैः सौरा याद्याश्च विज्ञजाः॥ ११

खराणां सौम्यत्वे हेतुं वदन् विन्दुसर्गयोस्तस्वं कालनिवर्तकत्वेन इतरस्वरवत् कालसम्बन्धं चाह —बिन्दुसर्गाविति । यनेन इतरस्वराणां कालरूपतिष्यात्मकत्वं कार्यानुसारेण विसर्गादियोगस सुचित:।

पुरस्तादिति । सः सगैस्रेषित इत्यादिनेत्यर्थः । अथवाऽजपापटलेऽन्येषु वा बिन्द्रविसर्गान्वितेषु मन्त्रेष्वत्यर्थः॥ ७॥

एवं खराणां व्याप्तिं सौम्यत्वं चाभिधाय स्पर्शानां सौरत्वं व्याप्तिं च वदंस्तेषां भूतेन्दियमात्रादिसम्बन्धयोग्यलार्थं पाच्चविध्यमप्याह — एशिखा इति। मकार: पुरुष:। सूर्य: जीव:। सादय: प्रकृतिवुद्याहंकारमनांसि। स्रोत्रवागाकाशादय इतरा वर्णा इति क्रमेण चतुर्विं श्रतितस्वयोगः। स्पर्शानामन्य त्रात्मा रवि: स्वावयवेषु त्रनुगतो यस्मात् तेन स्पर्शाचरा: सौरा इत्यर्थ:। प्राणाग्नी-लाम्बुखात्मका इति न चतुर्विंग्रतितत्त्वसम्बन्धक्रमः। किन्तु स्पर्गानामाध्यात्मं खरवत् भूतै: सह उदयक्रम उत्त इत्यवगन्तव्यम् ॥ ८ ॥ ८ ॥

व्यापकानामप्यदयक्रमं वदन् पञ्चशो वर्गदयत्वमाह—व्यापका दति। तथेति प्राणाग्यादिक्रमः सूचितः । त्राग्नेयत्वं तः व्यापकानां नृसिंहाख्यकालाग्निरूप-चकारान्तलेन वच्यति भवनं कषत इति । अत पञ्चाग्रहर्षेभ्यः कथमष्टतिंग्रललो-त्यत्तिरित्यागञ्च ग्रग्यादिकलारूपतिथिमासभाजकादिसंबस्वेन तिंगत्संख्यलादिति वदन् न्यासे सण्डलमन्त्रे: व्यापकं कलानां वर्णयोगं स्चयति-ग्राभीति॥ १०॥

सस्बन्धविशेषमाइ—खरैरिस्यादिना ॥ ११ ॥ Downloaded from https://www.holybooks.com

षोड़घ दादम दम संख्याः खुः क्रममः कलाः। वर्षीभ्य एव तारस्य पञ्चभेदैस्तु भूतगैः॥ १२ सर्वगाञ्च समुत्पन्नाः पञ्चाश्रत्संख्यकाः कलाः । तेभ्य एव तु तावत्यः शक्तिभिर्विषाुसूर्तयः॥ १३ तावत्यो माहभिः सार्वे तैभ्यः खू कद्रसृर्तयः। तेभ्य एव तु पञ्चाशत् ख्रोषधये ईरिताः ॥ १४ याभिस्तु मन्त्रिणः सिद्धिं प्राप्नयुर्वाञ्कितार्थदाम् । चम्ता मानदा पूषा तुष्टिः पुष्टी रतिर्धृतिः ॥ १५ शशिनी चन्द्रिका कान्तिज्यीत्सा श्री: प्रीतिरङ्गदा। पूर्णा पूर्णास्ता कामदायिन्यः खरजाः कलाः ॥ १६ तप[प]नो ताप[प]नी धृसा मरीचिर्ज्ञालिनी सचि:। सुषुस्ना भोगदा विश्वा वीध[धि]नी धार[रि]णी चमा॥ १७ कभाद्या वसुदाः सीराष्ठडान्ता द्वादग्रेरिताः। धूमार्चितया ज्वलिनी ज्वालिनी विस्फुलिङ्गिनी॥ १८ सुत्री: सुरूपा कपिला इव्यकव्यवर्हे अपि। याद्यार्णयुक्ता वज्जुत्या दश धर्मप्रदाः कलाः ॥ १६ सृष्टिक्टेंबिः सृतिर्मेधा कान्तिर्लेच्मीधृतिः स्थिरा। स्थितिः सिद्धिरकारोत्थाः कला दश समीरिताः॥ २० चकारप्रभवा ब्रह्मजाताः खुः सृष्टये कलाः । जरा च पालिनी ग्रान्तिरैप्वरी रतिकामिके ॥ २१ वरदा ह्लादिनौ प्रीतिदींर्घाश्चोकारजाः कलाः। उकारप्रभवा विष्णुजाताः खुः स्थितये कलाः ॥ २२

पश्चाम्राक्तलान्यासे वर्णप्रणवांमभूततत्सम्बन्धिसर्वयोगं च स्चयति वर्णभ्य इति । कामदायिन्य इति मण्डलमन्त्रांगः स्चितः । उत्तरयोः वसुदा धर्मदा इति पदाभ्यासः स्चितः ॥ १२ ॥ १३ ॥ १४ ॥ १५ ॥ १६ ॥ १० ॥ १८ ॥ अकारोत्या दत्यकारयोगः तत्कलान्यासे । ब्रह्मजाता दत्यादिनापि तत्त्रयोगः । विन्द्रेया द्रेयायाः नाह्याः सहाग्रियता द्रिप देहव्यम् । भीमविन्द्रेयताम । किस्रो न हथी श्रद्धाहा लच्चा लब्सी: सरखती। इड़ ॥ एड़ एक्री :क्नीक :त्रीध विप्रथिक्ताक :त्रीकि । मालइ फिंतूम डिंमीड किमडी डिएफ (डिंमी) मिंड वली वलानुनी बाली हपप्तश्च हपस्तथा ॥ ३२ भुषरी विश्वसूतिय वैकुर्छः पुरुषोत्तमः। क्रणाः सत्यः साखतश्च ग्रीरिः ग्रुरी जनादेनः ॥ ३१ मुक्षन्द्री नन्द्रजी नन्द्री नारी नारवाजिह्याँ:। मेवली ग्रिसंदाय भूयः पागी तथाऽङ्क्रांगो ॥ इ॰ । 1एत किइ द्विष्ट द्विष्ट द्विष्ट द्विष्ट दिए सिस्टिनित सहवेषस्य प्रयुक्तः सानिष्ठः स्वरोद्वनाः ॥ २६ पदानाभस्यद्या दामोहराद्यो वासिद्वेवस् । वासनः ग्रीवरात्वयः हषोक्षेत्रस्वननारः ॥ २८ । :मिल्लिम्डिस सप्ति स्थाविकान:। क्षेत्रव बार्शित साधव गाविन्ट विताव: ॥ ४० नार्नाः पोड्य प्रोत्ता भृतिमृत्तिप्राह्मा ।। जातिनो जोमहूपा सात् यनना नार्मकावा ॥ २६ स्सा स्सास्ता द्वानास्ता वाषायिनो तथा। पृष् ॥ गुम । तम्हीस । तम्ही हे । तमा है । तमा है । । म विश्वभूष्य ग्रिक्ष म विद्या ग्रानिस्थिय म विन्दोरपि चतसः स्यः पीता ग्रवेताऽरुणाऽसिता ॥ २८ मनारप्रभवा कड्रजाताः संहत्ये ननाः। उत्बादी चुन संजैज्ञ मवाराचरवा: वाबा: ॥ ४३ । एक्री निधीकि कृष्ट । क्रुक । क्रुने । एक क्रिकि । एकि

हतीय: परचः

७४ ॥ िम्लोममृश्रीमीविम किष्ठामिकानात्रम सन्वाबीष्काभिया विदासिष्ठाः स्तः खर्गताः। कुण्डोर्ह्यूष्ट्रेनिग्धी च सुखी विद्यतपूर्विका ॥ ४६ । किह्नोछिंदिई मिन्न क्षिमिक्निमुंदिस ४४ ॥ म महित एपियेषिड म सिलिय में सिलिय पूर्णीर्से च विरजा हतीया शाब्मली तथा। भ्रवतो स्गुश्च नकुली गिवः संवत्तेकस्ततः ॥ ४४ भेजहेग: पिनावो च ब्हीग्रञ्च ववस्ता। क्रानग्डिदिग्डी च सहाकालकापालनो ॥ ४३ बहिसीनश्च मेषश्च लीहितश्च शिखी तथा। यर्द्धनारीग्रव्धभाषान्तान्यथापाहिङ्खिनो ॥ ४२ बनेश शर्वे सीमेख्राह्या लाङ्गिल्हा वाङ्गिल्हा <u>पञ्चस्ट स्मूचमुदात्त्वचपैराचचाः ॥ ३६</u> ततः ऋधिश् वस्ट्रंग पञ्चान्तन शिवीतमाः । नम्रत्य महास्यः खेर्पाः खर्षेपाः ॥ ४० भिग्रहीशी भीतिकः सद्योजातश्चार्तुगङ्ग्रहरः। उड़ ॥ :छज्ञार्डाफ्रां स्थायुड्याङ्ग ॥ ३६ श्रीयरहोरनलसृक्ती च चिसूरिंग्सर्अवरः। संधातुप्राण्यत्त्वात्मधुक्ता याद्षि सूतेय: ॥ ३८ द्रमाः पञ्चाग्रहिष्टा नमोऽन्ता वर्षेपुविद्धाः । बमोघा विद्युता चेति ग्रह्माः सवैकामहाः ॥ ३७ । गृहाने गमरा महारा प्रस्ता प्रमा प्रमा । गम रमोमा क्रीहनौ किन्ना वसुर्। वसुधाऽपरा ॥ ३६ विरवा विजया विग्रवा विनर्श सुतर्ग स्मृतिः ॥ ३५ । किमोाक्रो मिर । उस्त । सह । सह । सह । सह

### *चौप्रपञ्चसारतन्*वम्

येन येन प्रकारिय तथा वस्यामि तस्वतः ॥ ५८ यया भविता देहान्तरमी पञ्चाग्रहत्तराः। गुलिकाक्षपारमासित्रमेह्ता निष्वित्रिष्टा ॥ ५७ शाहीनामिति कधिता वर्णानां क्रमवशाह्योषधयः। डूवी श्रीस्वीस्वे तथेव जक्मीसराभद्र ॥ ५६ श्तमूचिवताद्विका वियाकाना मुषक्षशञ्चितो। र्गिहणपुष्टुनाहरतोपारचान्चातुन्धपामागाः ॥ ५५ । फिएण्डाक्ट प्रांभड्डाएक्टिमीक्टमानी ह सोडुब्बरीकास्मरिकाध्यिराजहर्पुषिकामधूर्यियदाः ॥ ५८ पिपायावित्वगुहाकग्रहणकावद्गाह्नकोभावाद्साः। इ.ए ॥ :।ह्मान्हरियां योज्यां मिना मिना ॥ ५३ चन्द्रवीयवद्वारीर्थमं र्वागुर्ग्रायवार्थसाः। ९४॥ :इश्वेसमर्वेम हामितः :माकः धिवीस्रीतः छूट्ट तस्मीश्र व्यापिनो मायेव्याखाता वर्णश्रताः। रत्नोपधारियो चाउन्सा तथेव सहजाह्य। ॥ ५१ कापहिंगी महावज्ञा जया च सुस्खेखरो ॥ ५० श्डिनी गरिने ने मासराहि कुरिं [जि]न्य एव च । कोररो पूतना भद्रकाली थोगित्य एव च ॥ ४६ । 1815 फिरोहि फिमीक वर्ष रिष्ट्रिय दिखा भूतमाता लम्बार्स हाविषी नागरी तथा॥ ४८ । सिंहीएमजारूम एक म एवंदिया न निर्मा

करत्तर स्वाप्रकामक्ष्यक्ष्याह्म । निक्षिण — ज्ञामन्द्रकरणप्रकाराषु

उचन्ते ॥ ५३ ॥ ५४ ॥ ५६ ॥ ५७ ॥ पञ्चायदंगगुणितेखत पञ्चायदोरगित पंतिय एव वर्णोन् इत्युत्तानां वर्णोनां विभूतिमभिधाय तदोरणादिपनारं वत्तुस्पन्नमते—यथेति । स्वरूपतो यथा समीरिताः समीरेण सुषुम्नारम्ध्रनिर्गताः । व्यक्तिं प्रयान्ति वदने कर्गठादिस्थानघिताः ॥ ५६ उद्देश्मार्गगो वायुश्वदात्तं कुरुते ख्रम् । नीचैर्गतोऽनुदात्तञ्च ख्रितं तिर्थगागतः ॥ ६० अर्धेकिदितसंख्याभिर्माचाभिर्लिपयः क्रमात् । सव्यञ्जना इखदीर्घम्रतसंज्ञा भवन्ति ताः ॥ ६१ अकारेकारयोर्थागदिकारो वर्णं द्रष्यते । तस्यैवैकारयोगेन स्थादेकाराच्चरं तथा ॥ ६२ उकारयोगात्तस्यैव स्थादोकाराज्ञ्यः ख्रः । तस्यैवीकारयोगेन स्थादोकाराज्ञ्यः खरः ॥ ६३ सम्यच्याः स्थुश्ववारो मन्ताः सर्वार्थसाधकाः । ख्रुवर्णवर्णवर्णवर्णवर्णवर्णकाराः स्थुश्ववारो मन्ताः सर्वार्थसाधकाः । ख्रुवर्णवर्णवर्णवर्णवर्णवर्णवर्णकाराः सम्यक् प्रदृश्चते ॥ ६४

भवन्ति खरमात्रासन्धिस्थान प्रयत्नभूतषट्कर्भसु च येन येन प्रकारेण भवन्ति तथाच वच्छामीत्यर्थ:॥ ५८॥

खरूपनिष्यत्तिप्रकारमाह - समीरिता दति ॥ ५८ ॥

वर्णानां पुरुषप्रक्तत्युभयवाचकतया प्रयोगे स्वरिविष्यं विवचनाम् — उचैरिति । उन्मार्गेग दत्युचैरित्यस्य व्याख्यानम् । तिर्यक् श्रागतः मध्यतः प्रसरिवत्यर्थः ॥६०॥ पापच्यमोच्चाप्यायनविनियोगे वर्णानां मानाभेदं स्वयनाम् — अर्धेति ॥ ६१ ॥ सर्वेषाभेव वर्णानां प्रक्ततिपुरुषवाचकत्वसिद्ये श्रध्यात्मकत्वम् श्रभिप्रत्य केषाचित्रस्यं वदन् द्वात्मकतामाम् — श्रकारिकारयोरिति ॥ ६२ ॥ ६३ ॥

तेषां प्रक्षतिपुरुषवाचकमन्त्रत्वमाह सम्यचरा दति। प्रक्षतिपुरुषात्मकोऽ र्थः सर्वार्थस्तस्य साधकाः तद्दाचका दत्यर्थः। एषामृषिच्छन्दभी मात्रकोक्ते। देवता परमात्मा। तत्तद्वर्णादियुतैः खरैरङ्गानि। मुद्राभयग्रुकवरदकरो दिभुजः ग्रुक्तरक्तभागद्वयः प्रक्षतिपुरुषात्मकः कोऽपि देवो ध्येयः। स्ववर्णं ऋवर्णयोरङ्गविभेषं वदिवतिरेष्वपि तं स्वयति — स्ववर्णवर्णयोरिति। स्ववर्णवर्णयोर्भन्त्वयोः व्यक्तिः व्यच्यते अनेनेति व्यक्तिग्रब्देनाऽङ्गसामान्यमुच्यते। सरोः सक्ताररेप्पयोः। सम्यक् सां सौं रां रीमित्यादिप्रकारेण प्रदृश्यते। मूलागमिष्वत्यर्थः। द उ ए ऐ भो श्री वर्णीनां यकारवकारयोः विन्दुसर्गयोगो दृष्ट्यः॥ ६४॥

Downloaded from https://www.holybooks.com

विन्दुसर्गातमनोर्व्यक्तिममसोरजपां वदेत्। कारात निःसरन् सर्गः प्रायोऽचामेकतः परः ॥ ६५ नग्रवरः सर्ग एव स्थात् सोध्या सप्राणकस्तु हः। स सर्गः श्लेषितः कार्छे वायुनाऽकादिमीरयेत्॥ ६६ वर्गं स्पर्भनमातेण कं खरस्पर्भनात् तु खम्। स्तोकगसीरसंस्पर्शात् गघी ङश्च बहिर्गतः॥ ६० विसर्गस्तालुगः सोब्मेशं चवर्गञ्च यं यथा। च्टर्रेफषकारांश्च सूर्धगो दन्तगस्तया॥ ६८ **खतवर्गलसानोष्ठादुपूपधानसंज्ञकान्**। दन्तीष्ठाभ्यां वञ्च तत्तत्स्थानगोऽर्णान् समीरयेत् ॥ ६८

बिन्दुसर्गाङ्गेषु इकारसकारयोगमाइ—बिन्दुसर्गात्मनोरिति। बिन्दुसर्गात्मनोः श्रमसोरिति सम्बन्धः। इकारसकारयोः बिन्द्रसर्भयोश्र क्रमेण पुरुषात्मकत्वं प्रक्तत्यात्मकत्वं च सम्बन्धहेतु:। स्थानसाम्यमकारयोगस्र। स्रतोऽकाराङ्गेष्वपि ह्रकारयोगो दृष्ट्य:।

ननु सर्वसमान बिन्द्विसर्गमन्त्रयोः स्थाने कथमकारोचारः। ततस कथं तयो: इकारसकारसंयोग इति। नैष दोष:। तयोरभिव्यत्त्वयर्थेलेनाकार-सम्बन्धोपपत्तेरित्याच्च-कग्छादिति । तुशब्दः शङ्काव्याव्यर्थः । प्रायः सृष्टिरूप-प्रक्ततिप्रतिभटः संहारात्मकः पुरुषः प्रायः तद्दाचको बिन्द्ररित्यर्धः। सर्ग-स्तज्रतिभटबिन्दुश्च अचामेकतः प्रधानतः अकारात् पर दत्यर्थः ॥ ६५ ॥

श्रातत्परत्वेऽनिभव्यितादोषमाह—नम्बर इति। सर्गे एव चेतु केवल: स्यात् तिह नम्बर: स्यादित्यर्थ:। बिन्दोरपि उपलचणार्थमेतत्। यदोवं सकारहकारौ प्रक्ततिपुरुषवाचकौ। कथं तर्हि हकारस्यैव पूर्वे सर्ववाचकलमुक्तमिति। दोष:। इकारस्यापि उभयात्मकत्वादित्याह—सोषा सप्राणकल ह इति। बलं शक्तिः प्रकृतिः स एव प्राणः कः प्राणस्य प्राणः पुरुषः।

एवं इकारस्य प्रकृतिपुरुषात्मकत्वमभिधाय तदेव प्रपच्चयन् तस्य प्रकृति-प्राधान्यमाश्रित्य सर्ववर्णादिकारणत्वमाइ-स सर्ग दति। अकादिं वर्गमिति होदः। तत्वैव वर्णविश्रेषाभिव्यञ्जनं प्रयत्नविश्रेषमाह—स्पर्धनमात्रेणिति। सोसा साम्नि:। इस ग्रश्चेति छेटा:। उपसंहरति—तत्तदिति॥ ६६॥६०॥६८॥ Downloaded from https://www.holybooks.com

हस्ताः पञ्च परे च सिश्विक्तताः पञ्चाय विन्दुन्तिका काद्याः प्राणहताश्मृकखमया याद्याञ्च शाणिनिकाः। हान्ताः प्रचलसाः क्रमेण कियता भूतात्मकास्ते पृथक् तेस्तेः पञ्चभिरेव वर्णद्शकोः स्युः स्तम्भनाद्याः क्रियाः॥ ०० जद्गदादिललाः कोर्नसौ चतुर्यार्णका वसौ वारः। हस्येव दितीयरचा वङ्गरदृन्द्योनिकादियषाः॥ ०० मस्तः कपोलविन्दुकपञ्चमवर्णाः शहौ तथा व्योद्धः। मनुषु परेष्विप मन्त्री करोतु कर्माणि तस्य संसिह्ये॥ ०० स्तम्भनाद्यमय पार्थिवैरपामचरैश्च परिवर्धणादिकम्। दाहशोषणसश्चन्यतादिकान् विज्ञवायुवियदचरैश्चरेत्॥ ०० दशिमदेशिभरमीभिनभोऽन्तिके द्वन्दुश्च विन्दुयुतैः। योनिर्मध्ये कोणवितये सध्ये च संयजेन्नन्त्री॥ ००

वर्णानामुक्तमेव भूतसम्बन्धं विश्वदयन् तान् स्तन्धनादिषु विनियुक्ते — इस्ला इति । श्रद्भ च च दित इस्लाः । परे च दीर्घाः । श्रादयः पञ्च । ए ऐ श्रोशो श्रं एते विन्दन्ताः सन्धिविक्तताः । श्रच ल स च दत्यन्यो वर्गः ॥ ७० ॥ ॥ ७१ ॥ ७२ ॥ ७३ ॥

स्तमनादिप्रयोगप्रकारमाह — दशिभिरिति । यं यां नमः । एं कं नमः । चं टं नमः । तं पं नमः । यं षं नमः । इत्यादि मन्तप्रयोगप्रकारः । योनिस्तिकोणं तस्य मध्ये प्रथमो मन्तः । दितीयत्तियचतुर्थाः अग्रादिकोणेषु । पश्चमो मध्य एव संयजित् । संलिख्य सिश्चन्य वा पूज्येत् । मन्तीति सिद्यमन्तस्यायं प्रयोग इति सूचितः । मध्ये पश्चीक्षतभूतबीजं लिखित्वा तिहन्दूर्ध्वाधोभागादिषु साधकसाध्यकर्मयोगो यन्त्रजीवादियोगस्य सूचितः । एतस्य यन्त्रं पार्धिव-मण्डलगतं स्तम्भने । परिवर्षणादिष्वपि श्राप्यादिमण्डलगतानि यन्त्राणि । इसीः इति यन्त्रजीवं मध्यवीजाधोभागे न्यसेत् । इंसः संह इति मध्यजीवबीजचतुर्दि स्थाभिमुखं यन्त्रप्राणं लिखेत् । यन्त्रराजाय विद्यत्ते वरप्रदाय धीमिहि तन्नो यन्तः प्रचोदयात् इति गायत्रो । गुण्योऽष्टदिन्तु पद्मवत्सु यन्त्रेषु दलेषु लिख्या । तहिर्दिश्चित्तनु लं रं लं चं वं ग्रं सं हं न्त्री ग्रं दित यन्त्रहृदयम् । ततो यथावकाग्रं प्राण्प्रतिष्ठामन्तः । यन्त्रसामान्यमपि मन्त्रीत्यनेन सूचितम् ॥ ७४ ॥ Downloaded from https://www.holybooks.com

पूर्वीताहिन्दुमात्रात् खयमय रवतनावतामस्युपेताऽकारादीन् दाष्ट कादीनपि तदनुगतान् पञ्चविंयत्तयेव ।
यादीन् संयुक्तधातूनपि गुणसिहतैः पञ्चभूतेश्च ताभिस्तनावाभिर्व्यतीत्य प्रकृतिरय इतंत्रा भवेद्व्याप्य विश्वम् ॥ ७५
दृति श्रीप्रपञ्चसारे तृतीयः पटलः ॥

एवं पटलत्रयोक्तां सृष्टिं संचिपेणाऽनुवदन् संहारमाह—पूर्वीक्तादिति । खय-मिति । निस्तरङ्गा तत्त्वसंज्ञा प्रक्ततिः सा खयमेव बिन्दुतत्त्वद्वारा रवतन्मात्रतां शब्दब्रह्मात्मकतामभ्यपेता प्राप्ता सती श्रकारादीन् षोङ्श खरान् कादीनिप पञ्चविंश्रत् खरानुगतानभ्यपेता संयुक्तधातून् यादीनिप श्रभ्यपेतित्यर्थः । श्रयांक्षकता-सुक्तामाह—गुणसहितैरिति । तन्मात्राभिः सह यादीनभ्यपेतित सम्बन्धः ।

संहारमाइ—व्यतीत्येति । कार्यजातमुक्तम् । स्वात्मन्येव संह्रत्येत्यर्थः । विरं सर्वे ब्रह्म तद् व्याप्य तेनाऽभिन्नतां प्राप्येत्यर्थः ॥ ७५ ॥

# चतुर्थः पटलः ।

श्रय व्यवस्थिते त्वेवमस्य शक्तित्विमध्यते। क्षतक्षत्यस्य जगित सततं रूढ्संस्थितेः॥ १ प्राणात्मकं हकारास्यं बीजं तेन तदुद्भवाः। षड्मेयः स्यू रेफोत्या गुणाश्चत्वार एव च॥ २

एवं इकारस्य केवलस्य विख्योनित्वमभिधायादी मूलार्षशब्दोक्त हक्केखात्मतां प्राप्तस्य विख्योनित्वं वक्तं चतुर्थेपटलारसः।

अधित। अध्ययन्दो हेलर्थः। हेतुलेन विवित्तिनधं स्वयमेव दर्भयित—
जगत्येवं व्यवस्थित इति। एवमुक्तेन प्रकारेण जगित कार्यं कारणलेन
व्यवस्थित इत्वर्थः। तुम्रव्दोऽवधारणार्थः। अस्य हकारस्य मित्तलं मित्तवाचकमन्त्रलिम्थिते। कथमेकरूपस्य हकारस्य गुण्वयाक्षकमिता।
नेष दोषः। वर्णान्तरसंयोगः कतः कर्त्तव्यो यस्य तस्यैव मन्त्रलेष्टेरित्याह
—कतकत्यस्येति। कर्तव्यमेव दर्भयन् हकारं विभिनष्टि—रूढ्मंस्थितिरिति।
रेफोढो रूढः मंभूय स्थित ई यस्मिन् हकारे म मंस्थितिः रूढ्यामी मंस्थितिचेति
विग्रहः। तस्य रूढ्मंस्थितेः ईकाररेफसंयुक्तस्येत्यर्थः। विन्दादियोगार्थं
रूढ्मंस्थितिं विभिनष्टि—सत्तमिति। ततः महितं यथा भवित तथा रूढ्मंस्थितिरित्थर्थः। ततः विन्दः। व्याप्तवात्तस्य।

श्रन्योऽर्थः। जातस्य शिशोः मुखानिगैतानां वर्णानां व्याखादिकमिभिन्नितं हतीये पटले। श्रयेवं वर्णानां तत्त्वे व्यवस्थिते श्रस्य वर्णीचारकस्य पुरुषस्य शिक्तवं जगन्मूलकारणात्मकशक्त्यात्मकत्विमिथते।

प्राक्षतस्य परिच्छित्रस्याऽस्य उक्तग्रक्त्यात्मकलम् अनुपपन्निमिति चेन्न।
न्यासध्यानयोगादिभिः योग्यलस्य सम्पाद्यमानलात् सम्पादितलाच द्रत्याष्ट्र—
कतक्तत्यस्य जगतीति। जगति सर्वतच्वात्मके ग्ररीरे यत्र्यासादिकं कर्तव्यं तत् कतं
यस्य साधकस्य स तथोक्तः। अतएव सततं रूटसंस्थिते रूटा प्रसिद्धा संविद्वपप्रक्तत्यात्मकलेन स्थितिर्यस्य स तथोक्तः॥१॥

जतस्याऽचरत्रयस्य व्याप्तिं वदन् साधकस्य प्रक्रत्यात्मकत्वसिद्यये घोड्गाङ्ग-न्यासमाइ—प्राणात्मकमिति । प्राणे सत्येव मनोदेइयोः शोकजरादिधमैवस्व-दर्भनात् तदात्मकत्वकारधमैत्वं षडूमीणासुक्तम् ॥ २ ॥

# मुक्तारामुह्यारतन्त्रम्

पवनायाः पृथिव्यन्ताः स्पर्धार्वेश्व मुणैः सह। करणान्यपि चलारि सङ्घातश्चतनेति च ॥ ३ ईकारस्य मुणाः प्रोक्ताः पहिति क्तममो बुधैः। ४ ॥ म्र म्हार्याः पह्नणीः पह्नस्य एव च ॥ ४

प्रमेरेस्यः समुत्यन्ना हकारिस् महासनः । स्काराद्यास्त चलारो रेफोला जूपराः स्मृताः ॥ ५ एकाराहिविसगीन्तं वर्णोनां षर्कमुद्गतम् ।

स्याचिति। पारतन्त्राादा गुण्यन्दः। तेषु सर्पानि सन्दादीनि। संघातोत्त-। गिष्टकाधेकार्पस्यसंघातः। चेतना चेतनाभाषाः। चेतनासम्बर्षा बृद्धिनिने।।

वागुस्पणीयां नमः। ये मनमे। ये बुद्धे नम दत्यार्थो मन्ताः। हकारस्य महासन दति। तसदगैन्यामानत्तरं तैस्तैवेगैः महितेन तेन तेन वर्षेन व्यापकं स्वितम्। हं हां हिं हीं हुं हं हकारासने नम दत्यार्थो व्यापकमन्ता दति। दरं वोह्याद्वविति। तसदीज्यात्वरातुकाऽन्ते एभ्यः संजन्तिरेऽङ्गेभ्यः खराः घोड्ग्य सर्वगाः। तेभ्यो वर्णान्तराः सर्वे ततो मूलमिदं विदुः॥ ७

ह्रीं दखुचार्य व्यापनं स्चितमिति। एतैरुकै: खरैरिदं बीजं साधकग्ररीरं च षोड्गाङ्गवदिखर्थ:॥३॥४॥५॥६॥

पुनरप्यस्थैव न्यासस्य विशेषमाइ—एभ्य इति । एभ्य उत्तेभ्यो हकारादि-विशिष्टेभ्यः स्वरेभ्यो बुभुचादिभ्यश्वाङ्गेभ्यः । सर्वेगाः सर्वेवर्णानुगताः स्वराः त्रकाखादिचान्ताचरसंग्रुताः स्वराः संजन्तिर इत्यर्थः ।

श्रयमत प्रयोगक्रमः । इं श्रं बुभुचायै नमः । इं श्रं पिपासायै नमः । हिं इं श्रोकाय नमः । इत्यादि स्थानं व्यापकादिकं पूर्वेवदेव । श्रयवा पूर्वीक्रस्तरपारायण न्यासवदेव न्यासः लार्थे इति । षट्विंशश्रासभेदा गताः ।

पुनरप्यस्वैव न्यासस्य भेदं सूचयित — तेभ्यो वर्णान्तराः सर्वे इति । तेभ्यः हकारादिविशिष्टाकखगघादिसंयुक्तषोड्शस्वरिभ्यो बुभुचादिभ्यश्च वर्णान्तरा श्रकखादिषट्त्रिंशदर्णाः संजन्निर इत्यर्थः ।

अयमत प्रयोगक्रमः । हं यं वुभुचायै नमः । हं यं वं वुभुचायै नमः । हं वं खं वुभुचायै नमः । हत्यादि चान्तं समानम् । हं यां यं वुभुचायै नमः । हं यां वं वुभुचायै नमः । हं यां वं वुभुचायै नमः । हं याः वं वुभुचायै नमः । हं यः वं वुभुचायै नमः । हं यः वं वुभुचायै नमः । हं यः वं वुभुचायै नमः । हं वं यवारपद्मद्वेषु वृत्ताकारिणवां न्यासः । पुनः हं वं यं वुभुचायै नमः । हं वं वं वुभुचायै नमः । हं वं वं वुभुचायै नमः इत्यादि षोङ्गपर्यायाः नाम्बुजदलेषु वृत्ताकारिण न्यस्तव्याः । पुनः हं खं यं वुभुचायै नमः । हं खं वं वुभुचायै नमः । हं खं वं वुभुचायै नमः । हर्यादिका ब्रह्मब्रह्मपारायणवत् खाद्यम्बुजदलेषु न्यस्तव्या इति वुभुचान्यासभेदाः ।

श्रय पिपासादिन्यासभेदाः। श्रयादौ हां हीमादियुता ब्रह्मब्रह्मपारायणवत् श्रादिङ्गस्वैरेव संयोज्याऽकाराद्यम्बुजदलेषु न्यस्तव्याः। श्रयवा ब्रह्मविष्णादि-पारायणवद् हितीयदीर्घादिसंयुक्ता न्यस्तव्याः। हां श्रं श्रं पिपासायै नमः। तथा हां श्रं कं पिपासायै नम द्रव्यादिचान्तम्। हां श्रं श्रं पिपासायै नमः। हां श्रां कं पिपासायै नमः द्रव्यादि विसर्गान्तमृद्यम्। हां श्रं कं पिपासायै। हां कं कं पिपासायै। हां कं खं पिपासायै द्रव्याद्यूद्यम्। पुनः हां खं श्रं पिपासायै। हां खं कं पिपासायै। हां खं खं पिपासायै द्रव्याद्यूद्यं सर्वम्। ततो मूलमिदं विद्रिति प्रतिपर्यायं मूलेन व्यापकन्यासाः स्विताः॥७॥ गती वो बीजतामेष प्राणिष्वेवं व्यवस्थितः । ब्रह्माग्डं ग्रस्तमेतेन व्याप्तं स्थावरजङ्गमम् ॥ ८ नादः प्राणश्च जीवश्च घोषश्चेत्यादि कथ्यते । एष पुंस्तीनियमितेर्लिङ्गेश्च सनपुंसकोः ॥ ६ रेफो माया बीजमिति विधा समभिधीयते । श्रातः श्री: सन्नतिः कान्तिर्लक्मीर्मेधा सरस्ततो ॥ १०

गतो वो बीजतामित्यादिना षडध्वन्यासः स्चितः । वो युषावं ब्रह्मविष्युरह्मणां बीजतां वाचकतामितीध्वरसदाधिवयोरिप उपलचणमेतत् । प्राणिषु अध्वषट्कविधिष्टेषु जीवेषु एवमुक्तेन प्रकारिण पञ्चमूर्त्यांक्षनत्वे सित अध्वाभिमानित्वेन
व्यवस्थितः । अध्वोपाधिकप्राणिनियामक पञ्चमूर्त्यांक्षना व्यवस्थित इत्यर्थः ।
तत्वाऽध्वानः संग्रहेणोचन्ते । विस्तारस्थाऽण्यव्यतात् । अध्वानो दिविधाः ।
वाच्यवाचकभेदेन । वाचको वर्णपदमन्त्रभेदेन तिविधः । वाच्यं च तत्त्वभुवनकलाभेदात् । इं हिं हुं हे होमिति वर्णाः । ओ द्वी ही नमः धिवाय धिवाये
दित वा पदपञ्चकम् । सद्योजातादयो मन्त्यः । पृथ्वव्यदिनि तत्त्वानि ।
ब्रह्मलोकादीनि भुवनानि । ब्रह्माद्याः मूर्त्यः कलाः । इति मूर्तिस्थानेषु
न्यासः । चचरतत्त्वपदभुवनमन्त्रकलाक्रमण न्यासः । हं नमः पृथिव्ये नमः ।
भ्रों नमो ब्रह्मलोकाय नमः । सद्योजाताय नमः । ब्रह्मणे नमः । दत्यादिक्रमणे
मन्त्रप्रयोगो दृष्टव्यः । प्रणवेनैतान् क्रमेण संहत्य योगः कार्य इत्याह—ब्रह्माण्डमिति । ब्रह्माण्डमित्युपलचणम् । सर्वस्थाऽध्वजातस्य । व्याप्तं स्थावरजङ्गममिति
मूर्त्येषिष्ठेयतया ध्यातस्य तत्तत्तत्त्वादिवर्तिनः प्राणिजातस्यापि लय दृत्युक्तः ॥ ८ ॥

नाद इत्यादिना मूर्तिलयानन्तरं मात्रान्यासयोगावाह । हो नादास्मने । हो प्राणात्मने । एवं घोषजीव बिन्दुकला निरोधिका नादनादान्तादयोऽपि पादा-वारभ्य व्यापकलेन न्यस्तव्या: ।

लिङ्गन्यासमाह — एष दति । रं पुरुषात्मने नमः । ई स्त्रात्मने नमः । इं नपंसकात्मने नमः । इहीं अलिङ्गात्मने नमः । दत्येते मन्त्राः सूचिताः । दिचिणोत्तरमध्यभागव्यापतेषु न्यासः । एष दत्यनेन व्यापतमन्त्रः सूचितः ।

शक्त्यादिन्यासं स्वयन् व्याप्तिमाइ—शक्तिरिति। शक्तिः श्रीरित्येताभिः शक्तिभिः। श्राद्यैश्वाऽकारादिचकारान्तैवैर्णैः सह मात्वकास्थानेषु न्यसेदित्यर्थः। ग्रं शक्त्यै नमः। श्रां शक्त्यै नमः। इत्यादयो मन्ताः। एवं श्रं श्रियै नमः। Downloaded from https://www.holybooks.com चान्तिः पुष्टिः स्मृतिः शान्तिरित्याद्यैः खार्थवाचकैः । नानाविकारतां प्राप्तैः खैः खैर्भावैविकित्तिः॥११ तामेनां कुग्डलीत्येके सन्तो दृदयगां विदुः। सा रौति सततं देवी सङ्गीसङ्गीतकष्वनिः॥१२ श्राक्ततिं खेन भावेन पिग्डितां वहुधा विदुः। कुग्डली सर्वया द्वीया सुष्ठसानुगतेव सा॥१३

इत्यादि दशपर्याया जहाः। एतेषामेव न्यासानां विशेषमाह—स्वार्थवाचकैरिति। स्वार्थभन्देन कुण्डलिनी उच्यते। तस्या वाचकास्त्रग्रचराः तिबीजात्मकाश्व मन्ताः विद्याश्व। तैश्व सह शक्त्यादिन्यासं कुर्यात्। प्रथममेकैकं बीजं संयोज्य शक्त्यैकादशकं न्यसेत्। पुनः दितीय दृतीय समस्तसंयोगेनापि तथा न्यसेदित्यर्थः।

उक्त बीजसंयुक्त एव न्यासे मन्त्रान्तरसंयोगमाह — नानाविकारतां प्राप्तिरित । उक्त तिबीजमन्त्राणां विकारत्वं नानाविधत्वं प्राप्ता ये ब्रह्मसरस्वती विण्युलन्त्री- स्ट्रीमा गणेयदुर्गादयः तेषां मन्त्रेरित्यर्थः । तैय सहोक्तमेव न्यासं कुर्यादिति सर्वमन्त्राणां शक्त्यादिन्यासः स्चितः । श्रीं श्रं ऐं नमो ब्रह्मणे शक्त्यै नमः । श्रों श्रं ऐं नमो विण्यवे शक्त्यै नमः । श्रों श्रं ऐं नमो विण्यवे शक्त्यै नमः । श्रों श्रं ऐं नमः शिवाय शक्त्यै नमः । श्रों श्रं ऐं नमः शिवाय शक्त्यै नमः । श्रों श्रं ऐं नमः सिवाय शक्त्यै नमः । श्रों श्रं ऐं गं नमः चिष्रप्रसादनाय शक्त्यै नमः । श्रों श्रं ऐं श्रों ह्रौं दुं नमो दुर्गायै शक्त्यै नमः । द्वादि प्रकारेण सर्वमूलमौलिकमन्त्रेषु प्रयोगा दृष्ट्याः ।

श्रयेवं विधानामिवेषां सर्देषां खरपारायणन्यासमाह—खै: खैर्भावैरिति। खै: खैरकारककारादिसम्बन्धिभि: भावै: षोड़श्रखरै: सह न्यसेदित्यर्थः। न्याससु षोड़श्रदसेषु कार्यः। व्यञ्जनपारायणन्यासमाह—विकल्पितैरिति। पुर्वोक्त-विरचनावत् विकल्पोऽवगन्तव्यः॥८॥१०॥१९॥

कुण्डलीन्यासं वक्तुं स्थानं सूचयित—तामेनामिति। श्रन्ये मूलाधार-नाभिभ्रमध्यद्वादशान्तेषु विदुरिति स्थानसूचनमेतत्। सा रौतौति सर्वस्थानानु-गतनादच्योतिश्वन्तनमुक्तम्॥ १२॥

कुण्डिलिनीन्यासमाइ — त्राक्तिमिति। स्त्रेन भावेन च कुण्डिलिनीवाचकहकारेण कुण्डिलिनीबीजेन च पिण्डितामाक्तिं ब्रह्मब्रह्मादिरूपेण सर्वेष्यानेषु बहुधा विदुरित्यर्थः। त्रयं भावः। ह्स्तां ह्स्त्रीमिति कुण्डिलिनीबीजं नाभौ विकोणमध्ये

Downloaded from https://www.holybooks.com

चराचरस्य जगती बीजत्वाद्वीजमेव तत्।
मूलस्य विन्दुयोगेन शतानन्द त्वदुद्भवः॥ १४
रेफान्वितेकाराकारयोगादुत्पत्तिरेतयोः।
इङ्काराख्यो भवांस्तेन इरिरित्येष शब्दाते॥ १५
इरत्वमस्य तेनैव सर्वातमत्वं ममापि च।
यस्य विन्दोः समृत्पत्था तदन्तोऽसौ इमुच्यते॥ १६

न्यसेत्। ब्रह्माणं सरस्वतीं च सिचिन्त्य हं परब्रह्मणे पराश्वत्ये नमः। हं साचिणे साचिन्त्ये नमः। इत्यपि मध्य एव व्यापकत्वेन विन्यसेत्। हीं चतुर्मृतीये चतुर्मृत्यें नमः। इत्यपि व्याप्य हों सर्वेष्वराय सृत्यप्रक्षत्ये नमः। हैं तृद्रसर्वेष्वराय उमासूलप्रक्षत्ये नमः। हें विष्णुसर्वेष्वराय क्यमीसूलप्रक्षत्ये नमः। यां हुं ब्रह्मवेष्वराय सरस्वतीसूलप्रक्षत्ये नम इति दादशान्त स्त्रमध्य दृदय नाभिषु विकोणसध्यकोणत्रयेषु वा न्यसित्या तेषां परिवारत्वेन वच्यमाणान् मन्त्रान् न्यसेत्। ह्यं तृद्रद्रायोमोमाये। ह्यं तृद्रविष्णवे उमालद्यये। ह्यं तृद्रब्रह्मणे उमासरस्वत्ये नमः। इति तृद्रसर्वेष्वरपरितः। ह्यं विष्णुवृद्धाय क्यस्युमाये। ह्यं विष्णुवृद्धाय क्यस्युमाये। ह्यं विष्णुवृद्धाय क्यस्युमाये। ह्यं विष्णुवृद्धाय क्यस्युमाये। इति विष्णुवृद्धाय क्यस्युमाये। इति वृद्धान्त्याय सरस्वत्युमाये। हां ब्रह्मविष्णवे सरस्वती-क्यस्ये। हं ब्रह्मब्रह्माये सरस्वतीसरस्वत्ये नमः। इति ब्रह्मसर्वेष्वरपरितः इति। एवं नाभी न्यसित्वा हृदयादिषु मध्ये विष्णुवित्यादेन सच्चन्योक्तप्रकारेण घोड्यसृतिन्यासं कुर्यात्। कुण्डली सर्वया क्रेया इति चतुर्मृतियोगादिनिर्विक्तस्ययोगान्तान् योगानुक्तान् स्वयित॥ १३॥

केन मन्त्रेण एवं कुण्डली च्रेथेति होमिति सहकारेण प्रणविनेत्याह—चराचर-स्थेति। न केवलं प्रणव एव चराचरस्थेदं बीजं यतस्तदिप शब्दब्रह्म हकारो बीजमेवित्यर्थः। बीजलमेव प्रपञ्चयन् मूर्तिन्यासमाह—मूलस्थेति॥१४॥

रेफान्वितेन इकारेण योगादिण्णोक्त्यितः। रेफान्वितेनाऽकारेण योगादुद्रस्य। उक्तेऽर्थे गमकमाह—इङ्काराख्य इति। सर्वात्मत्वं मम सर्वसंयोगादित्यर्थः। इं ब्रह्मणे नमः इति। इरिः विष्णवे नमः। इरः क्ट्राय नमः। इतें सर्वेष्वराय नम इति नाभ्यादिषु न्यमेदित्यर्थः। एतदेव मन्त्वचतुष्टयं प्रणवसंयुक्तं पिण्डीकतं प्रणवचतुष्टयं भवति। हों ह्यों ह्यों ह्यों मिति।

विभूत्यन्तरं दर्भेयन् अजपापरमात्मप्रणवन्यासानाइ—अस्येति। अस्य इस्य
Downloaded from https://www.holybooks.com

स हंकारः पुमान् प्रोक्तः स द्रित प्रक्रितः स्मृता।
श्रजिपयं मता शिक्तास्त्रया दिख्यवामतः॥ १०
विन्दुर्देचिणभागस्तु वामभागो विसर्गकः।
तेन दिख्यवामाख्यी भागौ पुंस्त्रीविशिषितौ॥ १८
विन्दुः पुरुष दृख्यको विसर्गः प्रक्रितिमैता।
पुंप्रक्रिखात्मको हंसस्तदात्मकमिदं जगत्॥ १८
पुंस्त्रयं सा विदित्वा स्वं सोहम्भावमुपागता।
स एष परमात्माख्यो मनुरस्य महामनोः॥ २०
सकारञ्च हकारञ्च लोपयित्वा प्रयोजयेत्।
सिस्तं वै पूर्वेद्धपाख्यं ततोऽसौ प्रणवो भवेत्॥ २१

बिन्दुतत्त्वादभिव्यतेः तदन्तः तिच्छ्रस्कोऽसी हः हमित्युचते। दत्वजपा-प्रथमबीजोडारः॥१५॥८६॥

हितीयबीजस्वरूपमाह—स इति। उडृतयोबींजयोस्तस्वं वदन् न्यास-मन्त्रावाह—इंकार इति। इं पुरुषात्मने नमः। सः प्रक्रत्यात्मने नमः। इति मन्त्री स्वितौ। देवतात्वेन प्रक्तिरेव ध्येयत्याह—ग्रजपिति। न्यासस्थानमाह— तथा दिच्छवामत इति। यथा मृत्रिश्सोन्यीसः प्रसिदः। तथा दिच्छ-वामयोरिप न्यस्त्रव्यावित्यर्थः॥१७॥

न्यासे नियममाह—बिन्दुरिति। बिन्दुविसर्गयुक्ती हकारसकारी बिन्दुविसर्ग-शब्दार्थौ। भागनियमे गमकमाह –तेनेति। देवानां सर्वेषां चेत्यर्थ:॥१८॥

तेन कथं पुंस्तीविशिषितत्विमिति। तनाह—बिन्दुरिति। अतोऽर्धनारीखर-दैवलो हंसमन्तः तथा ध्येय इत्याह—पुंप्रक्ततीति। तस्य सर्वात्मकतं वदन् न्यास-फलमाह—तदात्मकमिति। अयमत्र हितीयो न्यासप्रकारः। उक्तमन्त्राभ्यां थिरो ललाट भूनेत श्रोत्रनासा गण्ड गलांस बाहु मूलोपबाहु कूर्पर प्रकोष्ठ मण्विन्ध-तलाङ्गुल्युरःकच स्तनोदर पार्धं नाभि जठर स्फिग्ड्यणपादमूलोरु जानु जङ्गागुल्फ-प्रपदाङ्गुलिह्येषु न्यसिता। इंसः प्रक्रतिपुरुषात्मने नम इति व्यापयेदिति। पुंप्रक्रत्यात्मको इंस इत्यनेनैव सूचितो व्यापक्रमन्तः॥ १८॥

एवं प्रत्यगात्मनी ब्रह्मणैकत्वप्रतिपादकं मनुमभिधाय तस्याऽनेन तत्प्रतिपादकं परमात्ममन्त्रमुदरति —पुंक्पमिति । सा तदुपाधिको जीव इत्यर्थः । अस्यापि

### FING HIERORIE

इनाहितेनांसि च पूर्वभागाच्छव्हाः समलाः प्रभवन्ति लोजे ॥ २२ । ज्ञान्यसम्बद्धमात्रातः स्मेनिति खादीन्यय मध्यमायात्।

४५ ॥ किरोमिसम धर्ध ग्रहाय ग्रामनीइना ॥ २४ तह्योभिन्ना गायती गायकानापनाद्वेत् । इर ॥ माइमी ाधतीष्रं विषय किसमें कि पार्टित । इह एवमेषा जगत्सूतिः सवितेलाभयोगते ।

विवासमवः व्यक्तिहवर्गाह् वैवस्मावः ॥ ५४ तहा खरेश: सूथीऽयं कवगेंग्रस् लोहत:।

पवगुष्तः सैर्गिरः तवगुष्तः ज्युर्ज्ञरः।

यवगेजोऽयं गीतांगुरिति सप्तगुणा लियम् ॥ २६

उहुतस्य तारस्य न्यासयोगाहिकः वहन् विभूतिमाह-नाराहिति। महासचातित ॥ ३० ॥ ३६ ॥ मन्त्रस्य न्यासादिन्तमुक्तप्रायम्। पुनर्वात्वात्भवसायनं प्रयवसुद्धराते—मस्

डकारकासः। यः गब्दनन्नाणे नम इति व्यापयेत्। दत्यकारकासः॥ २२॥ स्योय नमः। उंसीमाय नमः। वं शक्तं नमः। दति ह्वस्यम्बाधारेष ा : माक्रमात्मम नीड़ीमें के बुधौरा ने दाया स्थापना । : मन बीकार्यासने नमः। मं वाध्वीसने नमः। मं तेज बासने नमः। मं अवासन H

नायनीतस्वासं स्वयन् गायबोह्बतापि एषेव यमितिति पहेतुनमाह-

सप्तालकोत । हकारादियान्तान्तः यदा सप्तमेदिनो तदा सप्तमहासिका दित तत्वसंख्येन्यस्थे । सप्रहासमत्वे वर्न् सप्रहत्मासं स्वयाति -तक्छ्द्रस्यववाचमः। । निण्डिन-डामळकोष्णिविष्याद - नदणीत्। एवीमीत । तत्वयासं स्वयति—यहा तहीत ॥ ३३ ॥

मंख्येषं स्वयति—तहा खरेण इति। या या इ ई ' इ कं क् क्रिंग प्रति। नासमन्तेषु ह्यारासने नम इत्याह्यांगः स्वितः ॥ २८॥

नुधाय भगवत विन्हाबान नमः। तं धं दं धं नं त्वगोधिपत्वे वृहम्पत्वे भगवते क्रिप्रशीतिक के इंडं इंडं । :मन क्रिजाराक व्याप्त प्राक्ष हो प्रदेश हो । ड कवगीधिपत्ये अद्वारकाय भगवते रेफालने नसः। चं छं जं भं जं 

चतुषः परसः

वधा खरेखो नाऽने खुनैणीः प्रह्मोभीहताः।
तथा सिवतनुष्यंते ग्रह्महतं न संग्रयः॥ २७
तथा सिवतनुष्यंते ग्रह्महतं न संग्रयः॥ २७
इति संनीनसूर्यांग्रे वगेषऽने सूर्तिनानिहैः॥ २८
सुवेद्यां तथा थन्तं समर्थते सूर्तिनानिहैः॥ २८
सुवेद्यां तथा थन्तं समर्थते सूर्यातिभामा त्रमते थत तनाऽखाः खितिसिखते॥ २६
सम्वावश्यां विसा नेव तमसा च हिवानिग्रम्।
सस्तावश्यां विद्यां सा मेहं पर्यात सायः।
वयाहिकान्तिस्तेः सा माता दाह्म राम्यः।
वयाहिकान्तिस्तेः सा स्वाता वार्यः।
इश्

नाहासने नसः। पं फं वं भं सं पवगीधिपते यनैथराय भगवते यक्तासने नसः। यं रंखं वं गं वं वं वं वं ववगीधिपते यनैथराय भगवते यान्तासने नसः। दिति सन्ताः स्विताः। दिति धप्तगुणा लियसिति। ह्री यं चं सवीधिपते सवैष्यपे संविद् नसः। दिति व्यापक्तसन्तः स्वितः॥ २५॥ २६॥

तसा व्यापनलं सूचयन् यहाणां स्योत्सनमंदिद्व्याप्यलमाह - यशित । उत्त हि स्वरनायेलं वर्णान्तराणां तेथ्यो वर्णान्तरा द्वित । चत्र सप्यह्त्यामाधं पङ्गणितयन्तं सूचयति—यन्त्रमिति । स्मृतिकोविदेशित स्मृतिप्रकार: स्वित:। इर्यमध्य गुह्य जान्तेषसृधंस जानुकोणं स्मरनीक्षधं:॥ २०॥ २८॥

बस्य न्यासस्य ध्यानं हेवताव्याप्ति च द्रग्रेयति—सवैति ॥ २१ ॥ बहोरात्रन्यासमाह—बस्यास्त्विति । रेफेनारहकारा रजधाह्यः । रं बक्रे नसः। हें राहो नसः। हं भरवे नसः। ही सास्त्राय नसः। दित सन्ता

स्थेस्वाधारसुषुनाहत्स् न्यस्वया दत्यर्थः ॥ ३०॥ राथियासि वर्न् राथित्यासे वर्णयोगं स्वयति—यस्या इति। कालवक्रमध्ये बदादिकासं राथित्यासं च स्वयति—वयस्य गति। ३१॥ चक्रसंहारेण स्वरूपस्थितं स्वयति—स्वेति। वक्रस गतिः स्हारः। वगतः परमासरूपेण स्थितिरित्यथेः। वच्यामीति सुनोधम् ॥ ३२॥

### HENDE HER HILE

४, ॥ :भिस्रीति भेष्ट विवृद्धिगाक्रक्रिगाक्रक्र । निधान्त : निगामनिश्री । विद्यावर्ते । भूचन्न एव मेवांट्: पविद्ययोज्य मानुष: ॥ इइ यन्तवेहिविभागेन रचयेहाशिमस्हलम् ।

एहैतो: क्रक्रेड राशिर्गिरोती: सिंहमभाव:।

यस:श्वगं लेख्य सञ्जाता कल्यका मता ॥ इ५

विषिगासाञ्च मीनान्ता राग्रसः गांत्रज्ञमणात् ॥ ३६ वहमः संबद्धम्य प्राभाव प्रवाद्भ ।

नतुभिधीहिभिः सार्डे खात् चनारसु मीनगः।

७६॥ जिल्लाम किल्रीम्हम किशीधमातास

वणानासुपरि राधिनाव्नास्थायोगं द्येपति-स्थातामिति। अनेनेव तेषामेन प्रथमतेऽचरयोगक्रमं द्यायति—कार्योति ॥ ३८॥३५॥३६॥३७ ॥ मानुष इति । राथिव्यापकमन्त्रेषु लम्बादेः पूर्वं मानुषपर्योगो रिथितः ॥ ३३ ॥ भूचकाय नमः। इति योगो इयितः। मेषाहिरिति कामीयक्रमस्थानं इयितम्। श्रय मन्यविग्रवप्रद्यनाथ गस् व्याव्यायते—भूवन्न द्रति। नायेम् । दत्यत्तविभागिन राष्ट्राहिसण्डलरचनाप्रकार् । मर्थातः । नचतिविक्सासीऽपि । तथा चेत् राधिसस्डन एव नचतमस्डनं तिथिमस्डनं च निधिचक्रे वा करणनार्ध कला सम्धिमन्त्रेण व्यापयेत्। भथवा राग्रिचक्र एव चन्ने शिष्यता तेषु तिथियासं तिथिद्वतायासं च खला मेषमीनान्तराले नस्तवेधनासं च खला तहाहरपि इसं विधाय तत सियमिकाणासका तिथ-तत परितः सप्तियात विकाणाकाप जिल्ला तेषु नचलनास नचलर्वताचास वेषनासः। ततस्त्रिधपतिवेषनासः। पुनः राधिनकात् बहिः हरः विष्वित्। विकोणमध्ये रागिवणः यह धातायादिखनासः। ततो वन्यमाणमन्ते रागि-न्यासः। राग्रिकापसमस्यः वस्त्रमाणः पस्मिन् पास्तिन् राग्रो कापसम्। पपः नेवां सध्यं विकाणानि खिखेत्। तत्र चतुरस्त्रकाणिषु विकाणकापण च घारका-नाशानिमेषमाताधिष्ठत घर्नाणं सृत्वा रायिनके प्रतित्रमेणं चतुरस् जिंखिला मुलाधारे मनसा खिखिला। तनाळ पर्काणं रंथाधाष्ठतमञ्च चवत्रोरक्याः ययमये:। चतुरस्तवात्रकं सर्वापस्तं राश्चिमण्डलं

नाहिकात्वासीर्पे द्यितः॥ ३०॥३८॥३८ ॥

विषद्मित्रसम्बद्धिक विषयः । चापो नौरगशुक्रमाः पोताः ख्रुभ्यास्त्रमो ॥ ३६ । राज्यभिष्योर राज्यक्षिमं विभिन्नी राश्चिम् उड़ ॥ क्षेद्धम क किन्नाभी विभावता व पञ्चन ॥ इट । :।क्रमंभकष्टिइइमिक्पुर्कम ।कथीरुाः।

न्स वाग्रहाञ्चलार: विस्ता: मुवेता: पुराद्वाता: ॥ ४०

तुवा सबैक्सा मिथुनच्च वैग्छाः बन्याहवो हो सबर्च गुट्टाः ॥ ४६ मु: कम इस्था : स्था विषय क्या हिल हो । स्था स्था ।

98 ॥ :तिष्टीत्र मिल छिति एकिल न किल ।प्रधाष्ट्राप्त ।त्तर्रि नापाञानिप थेषणी मक्तुक्साख्यो न मान्ही गहाः ा किमार नाजर नाह्य हिस्सर हो। माङ्गारावजहां स्थिनो हषतुन् ग्रुक्स युक्स्यम

॥ होत्र पाच – नीयपंत्र म इंपड़ी। होप इंपयमिश्री स्वायाः परस्ताचर्रास्य होते ॥ सर्गं समैक्सिगिव्यया दाह्य राग्यः ॥ ४३ वासा यन साहबस्तेपुरायुक्यवासाः।

नराहिपोताबीस्थे बाह्यणाहि पहं ह्य्यंपति—स्योति ॥ ४९ ॥

॥ र्शाउह ॥

दं दें सपाद्चतुर्घेटिकासने चरासने त्यवणांसने रज्ञवणांय मनुष्यलनाय घरियान्यासासास् राथिसन्तेः तं तं राधि व्यापयेत्। हो यं या इति चतुरसम्बगतिकाणायकाणे व्यस्त । एवं चवंत घरिकात्वासी दृष्टव्यः। विदिनार नम इति। राग्निसध्यवतुरस्त्रजोष्ठेषु न्यसिला। नेषरायिपार्या नम पथमधिकाये नसः। इते मेषरायिहितीयहिकाये नसः। एवं हतीय चतुर्य-निमेषाय नसः। इर्गे साह्राधे नसः। इति षरकोधेषु। इर्गे मेषराथि-कि । :मन धिष्ठा कि । :मन धिष्ठा कि । :मन कि कि कि कि ज्ञी समस्तिनालना विष्णे संविद् नम इति षर्नोणमध्ये न्यमेत्। ज्ञी लवाय राधिनान्तः पूर्वे लग्नाहियोगं ह्य्येपति—लग्न इति । भयमत्र प्रथोगन्नमः । ॥ ९४ ॥ निविग्राङ्गाह्—नीध्यंत्र भाष्ट्रनियिषिक्षा

मेषरायशे नमः। उ कं ऋं पार्रोनपञ्चधिकालने व्यिरात्ताने गुर्वणीयने

ततस्तदृर्ध्वभागस्यो भुवश्वकः समस्तया । स तु सिंहादिको यिस्मिन् पैष्टकी नियता गितः ॥ ४४ तदृर्ध्वभागसंस्यः स्थात् स्वश्वक्रश्वाऽपि तादृशः । स तु चापादिको दैवश्वक्रस्त्रेनाभिकस्तु सः ॥ ४५

खेतवर्णाय मनुष्यधनाय ऋषभराषये नमः। ऋ' लुं लुं पादाधिकपञ्चविकालमें उभयातमें वैग्न्यवर्णात्मने पोतवर्णाय मनुष्यभाते मिष्ट्नराष्यये नमः। एं एें यर्धाधिकपञ्चविकालमें चरात्मने ब्राह्मणवर्णात्मने रक्तवर्णाय मनुष्यवन्धवे कर्कटराष्यये नमः। यों यों पादाधिकपञ्चविकालमें स्थिरात्मने द्यवर्णात्मने खेतवर्णाय मनुष्यपुत्राय सिंहराष्यये नमः। यं यः यं यं यं वं लं पञ्चविकालमें उभयात्मने शूद्रवर्णात्मने पोतवर्णाय मनुष्यप्रत्नवे कन्याराष्यये नमः। कं खं गं वं लं पञ्चविकालमें वैग्न्यवर्णात्मने वेग्न्यवर्णात्मने रक्तवर्णाय मनुष्यक्रकत्राय तुलाराष्यये नमः। चं कं जं भां जं पादाधिकपञ्चविकालमें स्थिरात्मने ब्राह्मणवर्णात्मने खेतवर्णाय मनुष्यमरणाय विक्षकराष्यये नमः। टं ठं उं उं यं यर्धाधिकपञ्चविकालमें पोतवर्णाय मनुष्यभाय धन्राप्यये नमः। तं यं दं वं नंपादाधिकपञ्चविकालमें चरात्मने शूद्रवर्णात्मने रक्तवर्णाय मनुष्यकर्मणे मकरराष्यये नमः। पं फं वं मं मं पादोनपञ्चविकालमें स्थिरात्मने वैग्न्यवर्णात्मने खेतवर्णाय मनुष्यायय कुत्थराष्यये नमः। यं रं लं वं चं त्रिपादोनपञ्चविकालमें उभयात्मने ब्राह्मणवर्णात्मने पोतवर्णाय मनुष्यव्याय मीनराष्यये नमः इति व्यापकमन्वाः।

श्रय धात्रादिन्यास:। मेषराण्ये नम इत्यादिषु मेषराध्यधिपतये धाते नम इत्यादि योज्यं धात्रादि न्यासे।

श्रय राशिवेधन्यास:। राशिव्यापक्तमन्त्रेरेव विध्युर्धनुर्मेषसिंहा दति वच्यमाण-प्रकारेण न्यास:।

श्रय राग्यधिपग्रहन्यासः। तत्र मेषराध्यधिपतये धात्रे नम इत्यादि स्थानेषु मेषराध्यधिपतये श्रङ्गारकाय नमः। इत्यादिकं प्रचिप्य न्यासः कार्यः। श्रधिपतयश्च श्राङ्गारकावजञ्जश्चिकावित्यादिनोक्ताः॥ ४३॥

मूलाधारचक्रवदेव हृज्जकेऽपि न्यास: कर्तव्य:। द्रत्याह—ततस्तदूर्ध्व दित। तत्र न्यास: सिंहादिक द्रत्याह—स त्विति। लग्नादयश्च पितृलग्नाय सिंहराभये नम:। द्रत्येवं क्रमेण योज्या द्रत्याह—यसिन्निति॥ ४४॥

मूर्धस्थस्व अक्रेऽिप समी न्यास इत्याच - तदूर्ध्व इति। तद चापादिको न्यास

Downloaded from https://www.holybooks.com

धनुस्तु देवलग्नत्वात् समासाल्यगमुच्यते । विध्युर्धनुर्भेषसिंहा मकर्षः भक्तन्यकाः ॥ ४६ सक्तुम्भयुग्मवणिजो मीनदृश्चिककर्कटाः । श्रयन्तु राश्विधः स्थादन्यो विधस्तु भात्मकः ॥ ४० भूलाश्विनौमघाज्येष्ठारेवत्यक्षेषकास्त्रया । याम्यपूर्वानुपूर्वाहिर्वेभ्रपुष्यानुराधकाः ॥ ४८ स्वातौ शतभिषाद्री च श्रोणारोहिणहस्तकाः । पादं पादचयैर्विध्याद् योजयेदर्धमर्धकैः ॥ ४६

इत्याह स त्विति। चन्नत्वयन्यासानंन्तरं त्रैनाभिकाय कालचन्नाय नम इति व्यापकमाह – चन्नस्त्रैनाभिक इति ॥ ४५ ॥

धनुर्मासाय देवलम्नाय धनूराश्ये नम इत्यादि क्रमेण मन्तः प्रयोक्तव्य इत्यास—धनुस्त्विति। मासादूध्वं लम्नादिकमुच्यत इत्यर्थः। वेधन्यासप्रकार-मुक्तमास्च—विध्युरिति॥ ४६॥ ४७॥

नचन्यासं वदन् विधनास्यात् प्रथमं नचत्वविधन्यासमाह मूलेति। न्यासक्रमस्तूचते। क्रीं श्रं आं श्रिष्टिन्य नमः। इं भरण्ये नमः। ईं उं जं क्षित्तियो नमः। ऋं ऋं लृं लृं रोहिण्ये नमः। एं स्गीर्षाये नमः। ऐं आर्द्रीये नमः। श्रं औं पुनर्वसवे नमः। कं पुष्याये नमः। खंगं अक्षेषाये नमः। घं इं सघाये नमः। चं पूर्वफल्गुन्थे नमः। छं जं उत्तरफल्गुन्ये नमः। भं जं हस्ताये नमः। टं ठं चित्राये नमः। इं खात्ये नमः। दं णं विश्वाखाये नमः। तं यं दं अनुराधाये नमः। धं ज्येष्ठाये नमः। कं पं मृलाये नमः। वं पूर्वाषाद्यये नमः। मं उत्तराषाद्यये नमः। मं अवणाये नमः। यं रं अविष्ठाये नमः। सं इत्तराषाद्यये नमः। वं श्रं पूर्वभाद्रपदाये नमः। षं सं इं उत्तरभाद्रपदाये नमः। लं इं श्रं अः रेवत्ये नमः। इति नचत्रवक्रे न्यसेत्।

पुनस्तत्रैव नचत्रदेवतान्यासं कुर्यात्। यं यां याखिन्यधिपतिभ्यामिष्वभ्यां नम द्रत्यादि क्रमेण मन्त्राः द्रष्टव्याः। पुनरिभिरेव मन्त्रैः नचत्रविधन्यासः। स च मृलाखिन्यादिक्रमेण न्यस्तव्यः। राश्चिक्र एव चेत् नचत्रन्यासः तदा राध्येणैः राशिभिय सह न्यासः कार्यः। यं यां दं द्रं याखिनीभरणीक्रत्तिकापादात्मने मेषराश्ये नम दत्यादिक्रमेण मन्त्रा द्रष्टव्याः। एवं उं जं ऋं क्रत्तिकापादत्रय-रोहिणी सगशीर्षा पूर्वार्थात्मने ऋषभराश्ये नमः। ऋं लृं लृं सगशीर्षीत्तरा-

Downloaded from https://www.holybooks.com

#### मुक्तिराम्हणप्रहिष्

न राष्ट्रिया सामग्रह्मा है है। इस सम्बद्धा सामग्रह्माः ।

शाभा राम्याधमास्त्वेवं विख्ववेधविधानतः ॥ ५०

निसमेन मन्ते सिनेसेव स्वयति—राख्यिषपास्तिति ॥ ५० ॥ नस्त्रनामेश्वरयोगक्रममाइ—एभ्य एव खिति ॥ ५० ॥

कोष्ठा रेनलघरनेवनाखाः ॥ ४८ ॥ ४८ ॥ पूर्वीत्रराधिव्यापनभन्तनमं स्नयति—चरेति । राष्ट्रधिपन्यामे राधिवेधन्यामे

जिपाराधेतिनोणेषु नचत्रनासं सत्वीतः सन्तः व्यापयेदा। नचत्रवेधनासक्रमं रूग्यति—स्वाधिनोति। स्वाधिनोमघा विश्वः। एवं

एस एव तु राशिस्मे नवताणाञ्च सस्मवः। स चाऽध्यस्मेहेन सप्तविग्रतिधा भवेत्॥ ५१ शिस्तव्यग्नेजिता भर्णे हात्तिका पुनः। व्याप्तव्यग्नेजिता भर्णे हात्तिका पुनः। क्तिस्मिश्चर्योविद्धं तह्त्वास्थां पुनवेसुः। क्तिस्मिश्चर्योविद्धं तह्त्वास्थां पुनवेसुः। क्तिस्मिशः क्वयोक्तरा स्वाधिक्योत्।॥ ५१ क्तिस्यत्याद्वेषा खग्योवेक्योत्।॥ ५१ क्तिश्चरा च ठठ्योः स्वाते हार्यस्या ॥ ५४ ह्याय्वा तु ठ्योद्द्रता तथहेस्योत्वरा ॥ ५४ ह्याय्वा तु ठ्योद्द्रता तथहेस्योत्वरा ॥ ५४

ક્ ક

ज्येष्ठा धकारान्म्रलाख्या नपफेभ्यो बतस्तया । पूर्वाषाद्रा भतोऽन्या च संजाता श्रवणा मतः॥ ५६ श्रविष्ठाख्या च यरयोस्तया शतभिषा लत:। वशयोः प्रोष्ठपत्संज्ञा षसर्हेभ्यः परा स्मृता ॥ ५० ताभ्याममोभ्यां लागीऽयं यदा वै सह वत्खते। तदेन्दुसूर्ययोयींगादमावास्या प्रकीर्च्यते ॥ ५८ कषतो सुवनं मत्तः कषयोः सङ्गमो भवेत्। ततः चकारः सञ्जातो नृसिंहस्तस्य देवता ॥ ५६ स पुनः षसद्धैः सार्द्धे परप्रोष्ठपदं गतः । कारस्कराख्यामलकोदुम्बरा जम्बुसंज्ञकः॥ ६० खदिरः क्राषावंश्री च पिप्पली नागरीहिगी। पलाग्रम्भचकाम्बष्टविल्वार्जुनविकाङ्कताः ॥ ६१ वकुलः सरलः सर्जी वञ्जलः पनसार्ककौ । शमीकदम्बाम्धनिम्बमधूकान्ता दिनािबुपाः ॥ ६२ यायुष्कामः खर्चष्ठचं छेदयेन कदाचन । सेचये दर्धयेचापि पूजयेत् प्रणमेत्तया ॥ ६३ तिथिनचववारेषु तेषु मन्वजपो वरः। तस्मादेषां दिनानाञ्च वच्चन्ते देवतादयः ॥ ६४ **त्रविवयमानलधात्यशिषद्रादितिसुरेज्यसर्पाय** पिचर्यमभगदिनक्वत्वष्टारो मक्तस्तवेन्द्राग्नौ । मिबेन्द्री निर्ऋतिजली विश्वेदेवा हरिसाया वसवः वक्षणोऽजैकपादि हर्बे ध्नः पूषा च देवता भानाम् ॥ ६५ **त्रप्रवेभाजभुजङ्गसर्पसरमामार्जारकाजाकु**ली सूषा सूषिकरुद्रयानमहिषीव्याघा यमारोहणम्।

नचत्रवचक्यवनम् उत्तरत प्रयोगार्थम् ॥ ६०॥६१॥६२॥६३ ॥ नचत्रदेवतान्यासं सूचयति—ग्रज्ञीति ॥ ६४॥६५॥६६ ॥ Downloaded from https://www.holybooks.com

राधिस्योऽन तिथीनामध्यंयुगन्त राधिरनः सात् ॥ ६० एस्योऽसावास्यान्ता वर्तेन प्रतिष्ठाहिकास्त्रियथः। मही गी: करियोति साधु कथिता नचतयोग्यः क्रमात् ॥ ६६ व्यान्नाणी हरियो प्रवान्तप्राः गावास्यः स्त्री ह्यो PROPING PRINT

पताः पञ्चर्याहः स्थात् पूवेः प्रतिपर्शिरकाः ग्राकाः । ता एव सुहैं था पुनर्पि पूर्वोत्स्यपन्नमेंहेन ॥ ६८ । शहमी तिरुमिष वार्ष्याच विष्मित्री हिन

तइज चुंगीऽप्यप्र: पत्र: क्रांग प्रतिपर्वाहिक: प्रोता: ॥ ६८

मंत्रामास्ये महामि मोलास क्रामहद्विशयः।

कानुमा धनपतिविष्युयमहर्षक्ताः समिष तिथ्यधिपाः ॥ ७१ अन्त्रामाः स्विधनागा गृहस्वित्मातर् हुगा ।

विधिनासं स्वयति—एथ इति। हं गुक्षपत्ताय नमः। सः क्रणपत्ताय नमः।

हितीयाननाय नमः। एवं सः हं च कुण्हतीयाननाय नस इत्यारभ नामभागे विक्या सः कं खं स्थापयमाननाय नमः। सः वं स्था-काचाय नमः दलादि। हं यं ग्रुक्तपञ्चर्योकागं नम दलक्तं तिथिसप्हत-दात तिथिमव्यत्र विषयासमागयोः न्यस्टिति पदासानः । इं यं यसप्रथमा-

धनः विष्यंधपविन्यारं कुरोत्। इं श्र शक्तप्रयसान्तवाधिपत्ये उत्तरे नस सः ने यं वे स्यापन्रस्योमलायं नम दललं र्चित्रभागे न्यसेत्।

निधिन्यासं कला। रागिसको निधिनासं सुगोत्। यं यां दं द्वं ग्रह्मायसा-क्षेत्राती । क्षेत्र । :साक्ष्री। क्षेत्रियाद्रायहों हे वे वे वे वे विवाद दलाहिमन्नेस्त्रिधिपतिन्यासः। पस्तर्येऽप्यन्त्राद्या एव वस्त्रमाणा देवताः।

व्यापशेद्रित न्यासप्रकार:। हिताथार्यायंत्रकार्यायंत्रकार्यायं मिष्यायं मार्च इत्यादिमन्त्रः तत्त्रहार्याय्यायं

निष्य । हो। विश्व अन्य हो । विश्व वि ॥ ७३ ॥ :विष्ये सामायामा वर्षेत इस्ता मित्रमा सिक्या सिक्या । ६० ॥

ग्रिपदादिन: ग्रुक्त दांते न्यासमन्त्रांगा: स्चिता: ॥ ६८ ॥ ७० ॥ पत्रवासः स्वितः ॥ ६८ ॥ राशिभ्यः सदिनेभ्यः सितिथिभ्यः शक्तिजृक्षणसमुत्यात् । श्रव्याभेदिविकारात् करणानि च सप्तभेदकान्यभवन् ॥ ७२ सिंइव्याव्रवराद्याः खरगजहषकुक्षुराः प्रतिपदर्धात् । श्रव्याक्तिथ्यधिर्धं तिष्ठन्त्याक्तृष्णगोश्चतुर्देग्ध्याः ॥ ७३ एवं सग्रहराशिकदिनतिथिकरणप्रभेदकाः कथिताः । श्रक्षात् पञ्चविभागादिन्नेया पञ्चवर्णनिष्पत्तिः । वर्णाः पौतग्रवेताकणासितग्र्यामकास्त्रया काद्याः ॥ ७४

द्रित मूलाचरिवक्ततं कथितिमदं वर्षेविक्ततिवाहुल्यम्। सचराचरस्य जगती मूलत्वान्मूलताऽस्य बीजस्य॥ ७५

ग्रग्नाखोति। तिष्यधिपतिन्यासः उक्तः॥ ७१॥

करणन्यासं स्चयति—राशिभ्य इति । करणपञ्चकन्यासे गते तिथियुक्त-राशिमन्त्रेण व्यापकं स्चितम् । सदिनेभ्य इति प्रतिपर्यायं सप्तग्रहयोगः स्चितः । सतिथिभ्य इति तत्तत्तिष्यर्थयोगः स्चितः । न्यासस्थानं च तिथिमण्डलं स्चितम् । शक्तिजृश्यणसमुखादित्यादिना शक्तिसहितानां षष्टिसंस्थानां वर्णानां योगः स्चितः ।

च्चीं स्योक्षने सिंहकरणाय श्रुक्तप्रतिपदप[दुत्त]रार्धाक्षने नम इति प्रतिपचक्रापरार्धे विन्धस्य। च्चीं चं सीमाक्षने व्याप्तकरणाय श्रुक्कदितीया-प्रथमार्धाक्षने नम इति दितीयाचक्रप्रथमार्धे न्यसेत्। दत्यादिक्रमेण न्यासमन्त्रा ज्ञ्चाः। पचिस्रगसर्पकीटकरणानि अवशिष्टानि केतुराद्यस्त्री॥ ७२॥७३॥

कालसमष्टिमन्त्रव्यापकं स्चयति – एविमिति । ज्ञीं राशियहनचत्रतिथि-करणात्मने पृथिव्यप्तेजीवाय्वाकाशात्मने त्रैनाभिकाय कालचक्राय नम इति मन्तः ॥ ७४ ॥

सर्वभन्तेषु शक्तियोगं सूचयति - द्रतीति।

व्याप्तिन्यासक्तयनफलम् उपसंहरन् अवसाने ऋत्नेखया व्यापकमाह—सचरा-चरस्रोति। अस्य साधकस्यैव न्यस्तविग्रहस्य बीजस्य मन्त्रस्य मूलकारणात्मता एवं सिडेत्यर्थ:॥७॥॥ यां ज्ञात्वा सकलमपास्य कमंबस्यं तिं विश्वो: परमपटं प्रयाति लोकः। तामेतां विजगति जन्तुजीवभूतां **रृ**त्नेखां जपत च नित्यमर्चयीत ॥ ७६

द्रति श्रीप्रपञ्चसारे चतुर्थः पटलः।

कालचक्रयोगं दर्भयन् पटलमुपसंहरति — यामिति । न्यासानन्तरं जपादिकं चानेनैव स्चितम्। त्रिजगतीति चक्रात्मके जगन्नथे ये जन्तवः तेषां जीवभूतां तेषु प्रविष्य जीवात्मतां प्राप्तां परां चिन्माचरूपामिति कालचन्नयोगन्नमः सूचितः। सकलं ऋतेखां जात्वा जपतेति ऋयम्॥ ७६॥

\* श्रव लग्न द्राहिना राष्ट्रानुकृत्वस्य सूचितत्वात राशिनचननामा-र्णानुक्तस्यं संत्रेपत उचते। यिसन् राध्यत्तरगणे साधकस्य नामायत्तरं दृष्टं तं राशिमारभ्य मन्त्रस्यायचरसम्बन्धराध्यन्तं लग्नादिभिर्गणयेत । तत्र धनभात्वन्धः पुत्रकलत्रधर्मायानाम् अन्यतमरूपा ये मन्त्राचरयुक्तराशिवणीस्ते याह्या इति ।

राम्यानुक्तस्यमन्यथाऽपि उच्यते । प्रथमपञ्चमनवमा बन्धवः । हितीयषष्ठदग्रमाः व्रतीयसप्तमैकादशाः पोषकाः। हादशाष्ट्रमचतुर्था खराशिमारभ्य गणनं विनवखण्डं मण्डलं कला तेषु श्रिष्टिन्यायचराण्ययकोष्ठा-टारभ्य लिखिला

> जना सम्पत् विपत् चेम: प्रत्यरि: साधको बध:। मैतं परममैतं च जन्मादिषु पुनः पुनः॥

इत्युक्तप्रकारेण खनामाचरं खनचत्राचरं चारभ्य मन्त्राचरपर्यन्तं गणिते सम्प्रत्वेमसाधकमैत्र परममैत्राणाम् श्रन्यतमं चेत् भवति तर्हि शोभनम् ।

अय नामानुकू खं षोड़ शकोष्ठं मग्डलमालिख्य ईशानकोष्ठमारभ्य एकैकान्त-रितम् अकारादिचकारान्तानि अचराणि तत्र लिखिला। नामादाचरयुक्तं खग्छ-चतुष्टयम् त्रारभ्य सिडसाध्यसुसिडारिलेन जानीयात् । सिडसिडो यथोक्तजपादिना सिडसाध्यो दिगुणात्। सिडसुसिडोऽर्धेन। सिडारिबीस्ववान इन्ति । साध्यसिद्वादयो विघनैरर्थेकास्त्रीनाशगोत्ननाशान् प्रयक्कृन्ति । सुसिद्ध-सिडोऽर्धजपात्। तत्साध्यः ति[िड]गुणजपात्। तत्सुसिडो ग्रहणादेव सिडिदः। तदरिर्ज्ञातिष्ठानिदः। श्रिरिष्ठादयः पुत्रपुत्रीपत्रशात्महानिदाः ।

Downloaded from https://www.holybooks.com

न्द्रसिंहार्कवराहाणां प्रासादप्रणवस्य च वैदिके पिग्डमन्त्रे च न सिद्धादि-परीचणमावध्यकम्।

#### श्रय कुलाकुलविभागः।

मन्त्रनामायचरयोः एकभूतसस्वन्धित्वे एककुलता । पार्थिवानाम् आप्यानि मित्राणि । आग्नेयानां मारुतानि मित्राणि । पार्थिवाप्यानां मारुतानि ग्रवतः । आग्नेयानाम् आप्यानि ग्रवतः । आप्यानां तैजसानि च ग्रवतः । नाभसानि सर्वाविरुद्धानीति ।

श्रय ऋणधनविभागः। साधकनामाचराणि मन्त्राचराणि च श्रज्भ-ल्विभागेन गणित्वाऽष्टशः परित्यक्ते यस्याऽचरमधिकं भवति सोऽधमणः। श्रन्यः उत्तमणः। साधकाचरस्योत्तमणेत्वे शोभनम्।

शतुमरणादिशन्देन मन्बदोषाणामि स्चितत्वात् तच्छुडये प्रयोगः कथ्यते । योनिबन्धपूर्वकं बीजबिन्हादिक्रमेण उन्मन्यन्तं गत्वा तत्वस्थो यं सन्तं सष्टस्रवार-मावर्तयेत् स श्रुडो निर्दीषो भवति ।

मात्रकापद्मं लिखिला सेष्टमन्तं तत उद्गरेत्। दृदं जननम्। प्रणवान्तरितान् मन्त्रवर्णान् जपेत् ग्रताहत्त्वा। एतज्ञीवनम्। भूर्जे मन्त्रवर्णानालिख्य वायुवीजेन प्रत्येकं ग्रतं ताङ्ग्रेत्। एतत्ताङ्नम्। तथैव लिखिला मन्त्रवर्णसंख्यं करवीरपुष्पैरिनवीजेन ताङ्ग्रेत्। एतत् बोधनम्। स्वतन्त्रोक्तप्रकारेणाऽख्यः पञ्चवेनाऽष्टग्रतमिषिच्चेत्। त्रयमिषिकः। सिचन्त्र मनसा मन्त्रान् ज्योति-मन्त्रेण मलत्रयं संद्हेत्। एतिहमलोकरणम्। श्रों क्रीं नम द्रित ज्योतिर्मन्तः। स्वजसेन क्र्योदकेन प्रतिवर्णप्रोचणम् श्राप्यायनम्। नामा स्वेन तर्पणं तर्पणम्। तारमाया रमायोगो दीपनम्। श्रन्येषामप्रकाशनं गोपनम्। दृश्चं दश्यधा शोधिते किन्ना क्षा दृश्चादयो दोषाः नम्यन्ति। \*

#### पञ्चमः पटलः।

श्रथ प्रवच्ये विधिवन्मनूनां दीचाविधानं जगती हिताय।
येनीपलब्धेन समाप्नुवन्ति सिह्नं परवेह च साधकेशाः॥ १
दद्याच दिव्यभावं चिगायाहुरितान्यतो भवेहीचा।
मननात्तत्त्वपदस्य वायत द्रति मन्त्रमुच्यते भयतः॥ २
दैवादिकस्याऽप्यय मानुषादेः पित्रादिकस्याऽप्यय वत्सरस्य।
श्रादिं समारभ्य समग्रसम्पद्यत्नेन दीचाविधिमारभेत॥ ३
श्रभकर्मणि दीचायां मग्डपकर्णे ग्रहादिविधिषु तथा।
विहितो वास्तुविलः स्याद्रचीविद्योपणान्तिसम्पद्भाः॥ ४

अभवत् पुराऽथ किल वास्तुपुमानिति विश्वतो जगदुपद्रवक्कत् । चतुरस्रसंस्थितिरसी निइतो निहितः चिती सुरगणैर्दितिजः॥ ५

अदीचितानामुक्तन्यासादिषु अनिधकारात् तिसदिये साङ्गोपाङ्गदीचाकयनाय पञ्चम षष्ठपटलारमः।

श्रतोऽष्यगब्दो हेलर्ष:। विधिवदिति वेदाविरुद्धलसुत्तम्। जगतो हितार्थेलमेव दर्भयति—येनेति। न केवलं दीचालाभमात्रेण ऐहिकासुधिक पुरुषार्थेलाभ:। किन्तु तरपूर्वकमन्त्रसाधनादेव द्रत्याह्य—साधकेग्रा दति॥१॥

दीचाग्रब्दिनिवेचनेन दीचायाः सिष्ठिदानसामर्थं दर्भयति—दखादिति। दाज्दाने। चि चये। इति धातुइयनिष्पन्नलात् दीचाग्रब्दस्येत्यर्थः। दीचाया यपि मन्त्रयोगः सामर्थ्यहेतुरिति वदन् मनुग्रब्दपर्यायं मन्त्रपदं निवेत्ति—मननादिति॥२॥

दीचाकालं नियमयनाचार्यस्य नियममाइ—देवादिकस्येति। देवशब्दादय भादी येषां वसराणां ते तयोक्ताः। आदिं पूर्वपचिमत्यर्थः। देवा ब्रह्माद्याः पञ्चमूर्तयो हृदादिस्थानगताः। मानुषः साधकः पिता आचार्यः। एषामादि-भूतस्य वस्तरस्य वस्तान् देवादीन् व्याप्य रौतौति वस्तरः। तस्यादिं स्पर्भव्यापि-न्यादिशक्तिं समालभ्य समः शिष्यात्मनः अग्रसम्पत्तिः परमपदप्राप्तिस्त्तसाधकेन यत्नविशेषेण युक्तः सन् आचार्यो दोचाविधिमारभेत् इत्याचार्यस्य नियम उक्तः॥ ३॥ Downloaded from https://www.holybooks.com

तद्देइसंस्थिता ये देवास्ते विश्वतास्त्रिपञ्चाशत्। मग्डलमध्येऽभ्यच्या यथा तथोक्तक्रमेग वच्चन्ते ॥ ह क्रत्वाऽवनिं समतलां चतुरस्रक्षप्रा-मष्टाष्टकोद्यतपदाञ्च सकोणस्त्राम्। तस्यां चतुष्यदसमन्वितमध्यकोष्ठे ब्रह्मा तु साधकवरेण समर्चनीयः॥ ७ प्राग्याम्यवाकगोदिग्दिकोष्ठचतुष्पदेषु समभियजीत्। সার্যক্রমথ सविवस्तत्संज्ञमथ मित्रं महीधरं क्रमश: ॥ ८ कोणदयार्धकोष्ठेष्वर्च्याः सावितसवित्रश्रतात्ताः । सेन्द्रजयमुद्रतज्जयसापश्च वत्सकस्तथाऽग्न्याद्याः॥ ६ त्रसे पार्खीखपदे दन्दे गर्वं गुहार्यमगी च यजित्। जस्भकपिलिपिच्छास्त्री चरिकविदार्यी च पृतना प्रोक्ता ॥ १० त्रर्धपदाद्यन्तासु च चतस्रषु दिन् क्रमेग बहिरर्च्याः । वासवयमजलेशशशिनामष्टावष्टी च मन्त्रिया विधिना ॥ ११ र्द्रशानाख्यः सपर्जन्यो जयन्तः शक्रभास्करी । सत्यो व्रषोऽन्तरिचय देवताः प्रागुदीरिताः ॥ १२ ग्रग्नि: पूषा च वितयो यमश्च ग्रहरचकः। गस्वी भृङ्गराजञ्च सृगो दत्तदिगाश्रिताः॥ १३ निर्ऋतिदीवारिकश्च सुग्रीवो वस्णस्तया। पुष्पदन्तासुरी भेषोरगी प्रत्यग्दिगाश्रिताः ॥ १४

उद्यतपदाचेति चकारेण कोणचतुष्के कोष्ठचतुष्कमपरं गुरुगणेगदुर्गाचित्रेश-यजनार्थं स्चितम्। ब्रह्मा त्विति तस्य सरस्वतीसाहित्यमुक्तम्। साधकवरेणेति। मध्ये ब्रह्मपीठादिपूजनमुक्तम्। चिणमादिसर्वसिद्ध्यन्ता ब्रह्मनवशक्तयः। चों सर्वज्ञानिक्रयाव्यक्तकमलासनाय योगपीठाय नम इति पीठमन्तः। चों नमो ब्रह्मण इति मूलमन्तः। प्रजापितः ऋषिः। पंक्तिश्चन्दः। ब्रह्मा देवता। चचरेरङ्गानि। स्वक्सुवदण्डकमण्डलुधरो ब्रह्मा ध्येयः॥ ४॥६॥७॥

कोणिषु स्थितमर्धकोष्ठदयं कोणदयार्धकोष्ठं तिष्वत्यर्थः ॥ ८॥८॥१०॥ मन्त्रिणेति । ब्रह्मणः पार्ष्वयोः विष्णुरुद्रयोः खखमन्त्रेण पूजनसुत्तम् । वायुर्नागञ्च मुख्यञ्च सोमो भन्नाट एव च।
चर्गनाख्यो दितिस्तद्ददिृतिः सौम्यदिग्गताः॥ १५
द्रतीरितानामपि देवतानां चिवाणि क्रत्वा रजसा पदानि।
पयोऽन्यसा साधु विनः प्रदेयो द्रव्येञ्च वा तन्त्रविशेषसिष्ठैः॥ १६

भूयो भूमितले समे विरहित रोमास्थिलोष्टादिभिः कर्तव्यं नवसप्तपञ्चकमितेईस्तैः परीणाहतः । युक्तं द्वारचतुष्क्रकाल्पितपयोभूरुट्चतुस्तोरणं दर्भस्वक्परिवीतमुज्ज्ज्जतरं स्थात् संवृतं मण्डपम् ॥ १० सप्ताहतो वा नवराज्ञतो वा प्रागिव दीचादिवसाद् यथावत् । सपालिकापञ्चमुखीशरावचतुष्टये बीजनिवापमुक्तम् ॥ १८

अन्यस्मिन् भवने सुसंव्यततरे शुद्धे स्थले मग्डलं कुर्यात् प्राग्वकणायतं पदचतुष्कोपितभानूदरम् ।

विधिनेति । पौठादिपूजापूर्वकिमित्यर्थः ॥ ११॥१२॥१३॥१५॥

द्रतीरितानामपीति श्रिपशब्दः च्रेत्रपालादिस्चनार्थः । साध्विति सृष्टिमातैः दर्भागः सक्तैः पदानि श्रास्तीर्यं तां तां देवतामावाद्य जलादिभिः सम्पूज्य प्रणवशिक्तपूर्वः नमोऽन्तः नामिभः वलिर्देय द्रत्यष्टः । द्रत्येश्व वा तन्त्रेति । दध्याज्यगुडिमिश्रमनं ब्रह्मणः पायसक्तसरमाषान्तसुद्रान्वगुलान्वद्यत्वदेकौकस्य वर्भस्य वलिरित्यर्थः ॥ १६॥

रोमादिनमुद्दृत्य पुण्याहं वाचियता ग्रुभनचत्रादियुते काले मण्डपं विधातव्यम्। एककलगपचे पञ्चहस्तं मण्डपम्। नवकलगपचे सप्तहस्तम्। म्रष्टोत्तरगतपचे नवहस्तम्। सहस्तपचे सप्तपञ्चकमितम्। पञ्चतिंग्रहस्तमानिमत्यर्थः। स च षोड्गस्तभायतः। मध्ये चत्वारः प्रान्तेऽविग्रिष्टाः। मध्या म्रष्टहस्तप्रमाणाः। अन्ये पञ्चहस्तप्रमाणाः। तेषां पञ्चमोंऽग्रो भूमौ खातव्यः। तोरणस्तभाः सप्तहस्ताः। तदर्धाः प्रख्नाः। श्रूलानि हस्तमानानि। ध्वजाष्टकं लोकपालप्रमम्। मध्येऽरित्नमात्रोत्रतं मण्डलार्थं स्थानं कल्ययेत्॥१०॥

दीचादिवसात् यथावदिति । पुखाहादिपुर:सरमित्यर्थः ॥ १८ ॥

यन्यस्मिन् भवने दीचामण्डपोत्तरभागस्य दत्यर्थः। पदचतुष्केति। पञ्चष्टस्तप्रमाणानि दादगाङ्गुलान्तराणि पूर्वापरायतानि पञ्च स्त्राणि निपात्य। दचिणोत्तरस्त्रास्थेकादगाऽपीयत्वा। पङ्क्या सर्वेतो वोष्यो विधातव्याः।

Downloaded from https://www.holybooks.com

यासिहित्यसमायत प्राणगहत्त्वल् च तसित्वाः ॥ १८ मिलार्त्तास्तामिल प्रांतपद वद्गारिश्वानिम

शालीकर्गुग्धामार्कातिलस्षेपमुद्रमार्षानिषावाः। स्हालुकाकरीयेः अमेण पूर्णान तानि पाताणि ॥ २१ पुश्रमित्रकृष्टिम संस्कृतियां मार्मेन ह्यूनी । ७५ ॥ हमिफड़ोामककार : 15 म धकार्य प्रकार प्रकार ग्वाः स्वंदपड्डगुला श्राप ग्रावाह्या जलचालिताः विस्त्रिय वार्यास्य पत्रवर्तना दाष्टाङ्ग्रेबास्त्रक्याः । व्याजस्वर मायिया ज्ञान वरीविशास्त्रीयोक्षार्था

खल्वाइविससिता बीजानि विदुः प्ररोह्याखानि ॥ २२

पदाखा तानि निवपेर्भिमन्ता सूत-

-नामारामहोस हिन्ने न पिर्यासन् बायन सायमावरस्वय पात्रमाते ।

ग्रह्मार्स्सल्यर्गस्महास्त्रेच ॥ ५३

साथंगातःगर्वेरीषु प्रह्याङ्केद्वहित्वां साधक्रेगः ॥ २४ हारिहाद्वः सस्याभ्यत्य वर्लेराकाग्राद्वः सिर्याता पञ्चयोषे ।

त्रायः जानण राविषु सप्तम् नवस् वा तदावह्यः ॥ २५ भूतिपिहधत्तनागबह्मशिवा देवताञ्च विध्वत्ताः।

मुखायोधावस्तार्य । श्रीत चरीवशाङ्ग्रेवाक्रायमा हाय पद्धमुखावस्पारः सीवयः। तत्यीक्तरजसाऽऽप्य वोष्यः खामेन पुर्णोयाः दत्ययेः ॥ १८ ॥

मिलक्री । : किन्नेमिल हो जीमधी प्रति ह किन में हिल हो । में स्वाप हिल हो । दार्गार्गवसेत्व पारमाण्युक्त चीमम् । दिष्ट्रमुखा भ्याति। घोऽबारिबात पह्ह्गुलमुखपरिमाण्ल तावत्

सायमन् द्रांत प्रसावनायाऽस्तवोजं स्वितम् । दुन्धार्यस्वानार्योः वक्ष्यादियवाब्स्यः ॥ ४०॥४६॥४५ ॥

नोणार्यो सुखनावार्यः यङ्गार्यञ्च पञ्चमहायञ्दाः । विधिनत् प्रतिपालमानेति ।

तहील साधनेय दीत। प्रागारिदिन दाने सुवितम् ॥ २८—१८ ॥ विवेततालग्रस् वियोषेष्रधः ॥ २३ ॥ लाजातिलनक्तरजोद्धिशक्वद्वानि भूतक्रूराख्यम्।
पैत्रं तिलतगडुलकं सोडुम्बरिकधानलाजकं याचम्॥ २६
किरोदशक्तुपिष्टं नागं पद्माचतञ्च वैरिञ्चम्।
श्रवापृपं श्रवं गुड़ौदनं वैषावं च दौग्धाव्नम्॥ २०
क्षशरञ्च वैषावियं यदि नवरावं क्रमेण बलिकक्तः।
तारादिकैर्नभोऽनौः खेः खेरिप नामभिश्च बलिमन्तः॥ २८
पावाणि वि[वि]विधान्यपि परितः पुनरष्टदिनु बलिकृप्तिः।
बीजारोपणकर्म प्रियतिमदं सार्वकामिकं भवति॥ २८

प्रागेव लचणयुतानि च मग्डपेऽस्मिन् कुग्डानि कारयतु सम्यगयो दिशासु । चाखग्डलाकसुतवारिधनाधिपानां दोर्माचकाणि विलसद्गुणमेखलानि ॥ ३०

चतुरसमधेशशिविम्बविलसितमथ चिकोणकम् । पद्मदलकचिरहत्तमिति ब्र्वते बुधा विधिष्ठ कुग्डलचणम् ॥ ३१

> विंगत्या चतुरिधकाभिरङ्गुलीभिः सूर्वेगाऽप्यय परिसूत्रा भूमिभागम् । ताभिश्च प्रखनतु तावतीभिरेकां त्यतुा चाऽङ्गुलिमपि मेखलाश्च कार्याः ॥ ३२

सत्त्वपूर्वकराणान्विताः क्रमात् दादशाष्टचतुरङ्गुलोच्छिताः। सर्वतोऽङ्गुलिचतुष्कविस्तृता मेखलाः सकलसिद्विदा मताः॥ ३३

योनिस्तत्पश्चिमायामय दिशि चतुरस्रस्यलारव्यनाला तन्मध्योद्वासिरस्थे।परि परिवितताश्वत्यपत्रानुकारा ।

प्रागेविति मण्डलनिर्माणादित्यर्थः ॥ ३० ॥ ३१ ॥

ताभिश्व प्रखनिविति । मेखलोच्छायेण सार्धमिति द्रष्टव्यम् । तावतीभिः मेखलाश्व कार्या इति । मेखलाविस्तारः समुचित्योक्तः । तत्राधो मेखलाविस्तारो द्वादणाङ्गुलः । मध्यमेखलाया श्रष्टाङ्गुलः । कर्ध्वमेखलायाश्वतुरङ्गुलः । इति मिलित्वा चतुर्विंगाङ्गुलविस्तारत्वं विवचितम् । उच्छायश्वैवमेव द्रष्टव्यः । ॥ ३२ ॥ ३३ ॥

उत्सेधायामकाभ्यां प्रक्ततिविक्ततिसंज्ञाङ्गुलाऽष्टाङ्गुला स्था-दिस्तृत्या दादशाधीङ्गुलमितनमिताग्रा निविष्टैव कुग्छे॥ ३४ अथवा दिशि कुग्डमुत्तरस्यां प्रविदध्याचतुरस्रमेकमेव। गदितैरपि लच्चणै: समेतापघनं दृष्टिमनोहरञ्च कान्या॥ ३५

> ततो मग्डपमध्ये तु स्विग्डिलं गोमयाम्बुना । उपिलप्य यथान्यायं तस्य मध्ये निधापयेत् ॥ ३६ सृतं प्राक्प्रत्यगात्ताग्रं विप्राणीर्वचनैः सह । गुणितेनाऽभितो मत्स्यौ मध्यादारभ्य विन्यसित् ॥ ३७ तन्मध्यस्थितयास्योदगग्रं सूत्रं निधापयेत् । ततो मध्यात् सपद्वस्तमानेन च दिशं प्रति ॥ ३८

चतुरस्रखलेति । पृथिवीस्थानारव्यनालेत्यर्थः । तन्मध्योह्नासिरस्य इति । तस्य मध्ये विलसितरमेत्यर्थः। उत्सेधायासका-नालस्य मध्यमेखलाया वा उसेधेन श्रायामेन च प्रक्षतिविक्षतिसंज्ञाङ्गुलाऽष्टाङ्गुला च भ्यामिति । प्रत्येकं पञ्चदमाङ्गुलीत्यर्थः। दादमार्धाङ्गुलीति। उपक्रमे दाङ्गुला। ततो दगाङ्गुला। मध्ये पञ्चाङ्गुला। अवसानेऽङ्गुलविस्तृतेत्यर्थः। ग्रतार्धहोमे सुष्टिमितानि कुग्डानि। ग्रतहोमेऽरिक्तिमितानि। पञ्चाङ्गुलाधिकारतिमितानि। श्रयुतहोमे दशाङ्गुलाधिकारतिमितानि। त्रर्धलचहोमे पञ्चदगाङगुलाधिकारत्निमितानि । लचहोमे विंग्रत्यङगुलाधिका-रित्तिमितानि। पञ्चामलचहोमे कोटिहोमे च कराष्ट्रकमितानि। कुर्ग्डेषु प्रथममेखलोच्छायेण तुच्यं खातम्। कर्ग्डोऽष्टयवै: इस्तमाते अरितमाते षङ्भि: मुष्टिमिते चतुर्भि: अन्येषु अङ्गुलिइयवद्ध्या कर्ष्टः कर्त्यः। मुष्टिमिते प्रथमा मेखना दगाङ्गुना। दितीयहतीये चंग्री चरित्तिमिती दादशाङ्गुला । दितीयहतीये तंत्रभे हस्तमानेऽपि प्रथमा मेखला दादशाङ्गुला । अन्ये पूर्ववत । अन्येषां कुण्डानासङ्गुलिइयवृद्धितः प्रयमा सेखला । aंग्री कार्ये। सर्वेत जग्रुमानेनाइन्त:प्रविष्टा योनि: कार्या॥ ३४॥ ३५॥

यथान्यायिमिति। ईशानकोणावसानत्वमभ्युचणादिकं च स्वितम् ॥ ३६॥ गुणितेनिति। स्विद्युणितं कत्वा तेन गुणितेन स्हेण प्राक्ष्मस्तस्वस्या-ऽभितो मध्याद हिगुणितस्यापि उभयतो मध्यादारभ्य उभयतो मरस्यौ विन्यसेदित्यर्थः। सपदस्तेत्यत्र पादशब्दशः षट् त्रिंग्यदङगुलवचनः। "पादः षट् सृतेषु मकरान् न्यसेत् स्पष्टानन्योन्यतः समान् । सृतायमकरिभ्यस्तु न्यसेत् कोणेषु मतस्यकान्॥ ३८ कोणमतस्य स्थिताग्राणि दिच् सूवाणि पातयेत्। ततो भवेचतुष्कोष्ठं चतुरसञ्च मग्डलम्॥ ४० तचाऽग्निमारतं सूवं नैर्ऋतेशञ्च पातयेत्। प्राग्याम्यवारुणोदौच्यसूचायमकरेषु च ॥ ४१ निहिताययुगं सूत्रचतुष्कं प्रतिपादयेत्। क्रती एवं भवेयुक्ते को गको छेषु मत्स्यकाः ॥ ४२ तेषु प्राग्वाकणांस्तन्त्र्व् यास्योदीच्यान्निपातयेत्। षट्पञ्चाशत्पदानि स्युरिधकानि शतदयात्॥ ४३ यदा तदाऽयो विभजेत् पदानि क्रमशः सुधीः। पदैः षोड्शभिर्मध्ये पद्मं वृत्तचयान्वितम् ॥ ४४ श्रष्टचलारिंशता ते राशिः स्यादीयशोतिभिः। सद्दादशैः भतपदैः शोभायुग्दारकोणकम् ॥ ४५ द्वाराणि पदषट्कानि शोभाख्याः स्युश्चतुष्यदाः । चतुष्पदाञ्चोपशोभाः षट्पदं कोणकं भवेत्॥ ४६ वृत्तवीय्योरारचयेन्सध्ये सृतचतुष्टयम्। प्राग्याम्यवाक्षणोदौच्यं भवेत्तद्राशिमग्डलम् ॥ ४९ कर्णिकायाः क्षेसराणां दलसन्धेदेलस्य च। दलागृहत्तराशीनां वीच्याः शोभोपशोभयोः ॥ ४८ इत्तानि चतुरसाणि व्यक्तं स्थानानि कल्पयेत। भवेन्सराडलमध्यार्धे कर्णिका चतुरङ्गुला॥ ४८ दाङ्गुलाः क्षेसराश्च खुः सन्धिश्च चतुरङ्गुलः। तया दलानां मानन्तद्यं द्याङ्गलकां भवेत्॥ ५०

विंगदङ्गुलः" दत्याप्तवचनात्। यथा यथा स्थित एवार्थः॥ ३७—४८॥ मण्डलमध्यार्धे दति। मण्डलस्य मध्यं मण्डलमध्यं राशिमण्डलान्तः। Downloaded from https://www.holybooks.com चन्तरालं पृथग्हत्तवये दाङ्गुलमुच्यते । ततञ्च राशिचक्रं स्यात् खस्ववर्णविभूषितम्॥ ५१ राशिमङ्गलकैः कुर्यात् षड्भिनेवभिरेव वा । दाविंगदङ्गुलं च्वेतत् परस्तात्तावदिष्यते ॥ ५२ वृत्तं चक्रम्यन्येकी चतुरसञ्ज तिहदः। यदि वा वर्त्तुलमराः खुश्च दादश राशयः॥ ५३ ते खुः पिपौलिकामध्या मातुलुङ्गनिभा चपि। चक्रं च चतुरसं च बासा द्वादश राशयः॥ ५४ भवेयुः पद्मजदलनिभा वा कथिता बुधैः। तद्वही मिचरान् कुर्यात् चतुरः कल्पशाखिनः ॥ ५५ लितान् इद्नुसुमान् फलपल्लवशोभितान्। जलजै: खलजैर्वापि सुमनोभि: समन्वितान्॥ ५६ इंससारसकारग्रहशुक्रभमरकोकिलै:। मय्रचक्रवाकादौरारूढ्विटपानतान् ॥ ५० सर्वर्तृनिर्वृतिकरान् विलोचनमनोच्रान्। तइहि: पार्थिवं कुर्यानाएडलं क्रणाकीणकम् ॥ ५८ मग्डलानि तु तत्त्वज्ञी राग्धन्तान्येव कारयेत्। राशावन्यत रचयेत् प्रमोहादन्यमग्डलम् ॥ ५६ यावाह्य देवतामन्यामर्चयंस्वन्यदेवताम् । उभाभ्यां लभते शापं मन्त्री तरलदुर्भति:॥ ६० कालात्मकस्य देवस्य राश्रेर्व्यक्तिमजानता । क्वतं समस्तं व्यथं स्यादन्नेन न्नानमानिना ॥ ६१ तस्मात् सर्वप्रयत्नेन राशीन् साधिपतीन् क्रमात्। **च**वगम्याऽनुरूपाणि मण्डलानि च नान्यधीः ॥ ६२

षड्भि: नवभिरेव वेति। वृत्तराधिपन्ने षड्भि:। त्रास्तराधिपन्ने नवभि-Downloaded from https://www.holybooks.com

तस्याप्यधें मध्य दत्यर्थ:॥ ४८ ॥ ५० ॥ ५१ ॥

# श्रीप्रपञ्चसारतन्त्रम्

वस्त्रमेहचेधितं होतं वा सवेहेवताः।
राजा व स्वात्र व सवेहेवताः।
राजा होतं वा सवेहेवताः।
योत्राक्षा पञ्चवणीन पञ्च हत्यात्मकानि मृत्यः।
वार्षि पञ्चवणीन पञ्च हत्यात्मकानि मृत्यः।
वार्षे साह्रजः पौतं ताण्डुलञ्च सितं भवेत्॥ ६४
तथा होषार्जः चारसंशुक्तं रक्षसच्यते।
तथा होषार्जः चारसंशुक्तं रक्षसच्यते।
विष्युलाक्षेत्रं चार्याः सवी मृत्युल्याः।
विद्युलात्सियां चार्याः सवी मृत्युल्याः।
विद्युलात्सियां चार्यास्त चेत्रं ॥ ६६
विद्युल्यास्त कार्याः सवी मृत्युल्याः।
हिंदित्यास्त कार्याः चार्यास्त विद्युल्याः।
विद्युल्यां चार्याः स्विधित्रां स्वायः॥ ६८
वात्रां कार्यात्मे च्यात्र चारयोग्यायां चार्याः।। ६८
वात्रां चारयोग्यायां स्वायः। सित्यां विद्यां वार्याः।।
वार्यायं व्यायं चार्यां कार्याः। स्वायं विद्यां स्वायं वार्याः।।

पौठपाड़ानि तानि खुरक्णान्यसितानि च ॥ ६६ मधवाऽक्णानि ह्वानि च तथा ह्वसिस्यसितक्षभवति । भसिताक्षान्कर्जसा विह्यात्सिप वसुवानि कथ्यत्स्थपरे ॥ ७० इति श्रीपञ्चसारे पञ्चमः परलः ।

पिलाथै:। दारियद्ट्युनमिति। पारः पर् वियर्ट्युन दलक्षिन् पने पचान्तरे भपि तियद्दयाट्युन पद्यट्युनमिलाथै:॥ ५२—६८॥ रायिचनाविष्टानीति हत्तरायिपदे दृष्ट्यम् ॥ ६८॥ भथवाऽक्णानीति नैण्यवारी वियोषोऽभिहितः॥ ७०॥

द्यंत चीपद्मपादानायंत्रते प्रपञ्चमारविवर्षे पञ्चमः परसः

# यथ पुनराचस्य गुरः प्राव्ट्नो विष्ट्रोपविष्टः सन्।

# प्राणायामं सिविपित्यासं क्राला न्यसैतर्ह्यस्याहोत् ॥ १

। निर्मेक्ट-कंस्केस केनिक्षिक केने किना केने स्वापन का का का किया । र्वेगानकीय वधेनाधनलेन तानि सद्घलवेत्। पुष्णाहं नार्विविविद्य बाह्यणान् ड्वीनुगास्तान् यस्त्रेण सप्तनप्रामम्बर्ध निमीशिष्सनप्रदर्भमुष्टिना तान् संपान्ते। वस्वारसंख । पुनुव वस्यागर्यस्तुः सस्ता बावावस्यसिद्दार्भस-मख्लमस्य । मूलमत्येष संवीखाऽवेष संगोख। तेनैव र्भेः मलाषा। निक्सितिकोषे वाष्ट्रवायं च संपूज्य । पञ्चगव्यायायाम् असेष पार्षियातेहिं याहिव्यविद्यात् उत्सायं वामगाखाययेष रेहतों चर्षायता। यमुनाग्ने नम द्वि द्वस्वभागयोः। ततो द्हबामस्यं संपूजाऽस्वह्यस्रोदनास्त-सरस्र नम इत्युष्यभागे संपुत्य । गं गण्यत्ये । सं स्त्रपालाय । गं गङ्गये । यं हारपूनां कुराति । अस्तनप्रीर्कन हारं संप्रीस्थ । गं पापपत्रे । मी बारमें । मा चन्नराहिनं तत्तहेवतासन्तैष्पस्योत्। पुनः सवितेऽध्यं हत्वा। सामान्याध्येष दाखाः सुर्वेमुपखाय । यागमख्यं गला । वेरमन्तैः शाचयाथवोद्दामिनामः संसन्त । चस्य । अस्त्रप्रितं वासः परिधायाचस्य । धनत्रित्रस्य । पूजान्रम्य धन्तव्यदिस्य । निसन्य सूखं याज्ञताउनुसयाय। साद्रेन सूलेनाऽभिषिय। तोरमागला-नप्त । हेन हेन हेन हेन हेन होने होने सेने हेन हैं है से सेने हैं से हैं है वसन्य श्रावस्याऽपरं स्द्रागं तिथा विभन्याऽस्ताष्ट्रसृत्येरेनेनमभिमन्ता यस्त-भागानारमापाट्तबमस्तनमानिख । तौथँमवगाह्य। निमन्याऽखमन्तं ग्रह्मावर्षे । निया विभव्य। सृतिनाऽभिमन्त्रा। भागेनाऽस्त्रमन्त्रेणाऽङ्गानि प्रदान्त् । म<del>िन</del> । क्रिनिम प्रहित्त । क्रियिन प्रक्रिशाल दृष्ट क्रियो । क्रिये चनलीहाल श्रष्टेण सहं खिनला। हर्यनाहाय। गिर्सा जनतीरिष्ट्रायािष्ट थाला। समेपमपेषं विधाय। इंपपूजां संजन्मा। सुग्रहः। खावाताः। एवन् काले सिन्न स्वित । काल्प हुन्यते । क्षात्र महास् विश्वात । हेन्यां निसाचमनञ्जतिरेकेष पुनराचमनविधानात् । स्नानपूजादिकामपि निस्नानत्तरं श्रव पुनरिति । एवं साधनसंपत्राननायं मध्यव्हायँ:। पुनराचक्येति।

1 : Ellek

#### जीपपद्मसारतन्त्रम्

पुनरस्वागीचते ग्रुड विश्टर लिपिपद्मस्यगप्रपविन्दी प्राद्मुख टर्डमुखी

वा बहासन उपविग्रीहिलाह—गाम्बर्न दलाहिना। विष्योपविष्ट इलनेनेव गुवीहिबन्दनस्य अह्गुलिक्सगोधनस्य चपरि-

मुलान्तं च व्यापयन् । बद्वासमोर्क्यं भावधेदिति जोवरचापकारः । चचप्याचतलं च सृत्या। इसः साज्ञामांतं सूत्याद्मस्तकात्तं मस्तकादि-पाहाहिमस्तवान् व्यापनत्यं कुवेन्। कार्णवस्त्रागं विदूपलोद्रावनं बद्धा-पार्गु हाइ सुच मस्त के व मन्। भ्रतपारवायां हिला। इर्वे सं दित मुनेत्। भपरिच्छत्तत्भेला। जीवरसं मुयोत्। सुं सुं रूं हूं हैं वित नाम्निप्राकारवेष्टनानि विधिधवत् विधायाकारादिसन्तः पादादिसन्तकान्तं व्यापक नमः। दति अंगीवेगहत्मु नलाऽस्तेण अस्गुलिकारणीधनतालवर्धार्गवस्न-हं दुर्गात नमः। सां सरख्ये नमः। चं वेबपालाय नमः। पं परमात्मने गिरीस गुर्वपरमरी नत्ता। ग असद्गुरुयो नमः। ग गणपत्य नमः। क्री परमासाखग्रेषपारमध्रममेष स्मुक्पाहाब्बेन यानतावत् प्रणीम द्रित समध्यातान मख्तेवनि गुवोहिषु च सानसेपवेग्री हि विष्टरीपवेग्र:। बो <u>यदैन्</u>यते । स्चितवात् । विध्रते पर्मात्मान योवर्सायाञ्च विष्योपविष्ट दखनेनेव गुवोद्वित्तरस्य शह्गोलक्ष्याधनस्य श्रपदि-

बश प्राण्यामः नतेब दलाह—ग्राण्यामं चिंचियचापिति। प्रथमं तावत् प्राप्तिमं विचित्वापितामं वर्तेब दलाह—ग्राण्यामं चिंचियचापुरे व स्थेमण्डवस्थं परिच्छतं वायं दिव्यम्। स्थमण्डवे स्थान्तियां विच्यम्। स्थमण्डवे स्थान्तियां विच्यम्। प्रक्रिकाले योषियता। दिव्यम्। प्रक्रिकाले योषियता। दिव्यम्। प्रक्रिकाले तयोनीमावेकं चिंच्यः। स्थमण्डवं चिंच्यः। त्यामण्डवं चिंच्यः। त्यामण्डवं चिंच्यः। त्यामण्डवं चिंच्यः। त्यामण्डवं चिंच्यः। त्यामण्डवं चिंच्यः। त्यामण्डवं चिंच्यः। त्यापकाः चर्याण् विच्यसः। वामनाधिक्या विद्यः। त्यामस्तमण्डवं चिंच्यः। त्यापामान्तियां विच्यसः। वामनाधिक्या विद्यः। त्यापामान्तियां विद्यः। वामनाधिक्या विद्यः। त्यापामान्तियां व्याप्तिः। स्थापामान्तियां विव्यसः। वामनाधिक्या विद्यं विद्यापामान्तियां विव्यसः। वामनाधिक्या विद्यं विद्यापामान्तियां विद्यं विद्

श्वा याद्रियमं चधातुमाण्यास्थासास सम्बात प्रमित्रित स्वा विश्व में हेत् हैं। यासिय स्वा विश्व में स्व क्षेत्र स्वा विश्व में स्व मान्य स्व मान्य

समुरायाश्वमाह—हम्कां रहातीति ॥ ४ ॥ हिन् स्रोड्। विजिगीया व्यवहार खुति सुति सीत मार सरस्यमान्तिगतिषु तत्त्वत्तस्

देवतागुवीसनार सम्मा ॥ २॥३॥ सदु हक्सायां हाण् हाने इतीक्साहानायौँ भात्। तयो रूपं सरः गय्हः।

वार्षेन गुर्ती। शाम्यां निष्यंत्र सर्विग्रव्हः। भश्वयव्यवार्धमभिषाय समुदायार्थमाह—यत्त्वहृषं याति स गुरुः स्थाहिष-वाचन्त्र दिति। यस्य परमात्मनः स्वरूपं याति। गिष्यो गुरुष्य सः परमात्मेव वाचन्त्र दिति। यस्य परमात्मनः। स्थायप्रव्हो वाचन्त्रो यस्य स तथोत्तः दिति

तान् सिक्ति । दस्त्रीमिति उत्त्रव्याऽपद्रीत्रतवोजानि सूर्योह्य न्यस् तेषु संयोज्य । प्रविक्ति विद्याऽप्राध्याद्रियाऽप्राध्याद्रियाऽप्राध्याद्रियाऽप्राध्याद्रियाऽप्राध्याद्र्य । स्विक्ष्यां व्याप्ति वात्त्रविक्ष्य । स्विक्ष्यां स्विक्ष्य । स्वक्ष्य । स्विक्ष्य स्विक्ष्य स्विक्ष्य । स्विक्ष्य । स्विक्ष्य । स्विक्ष्य । स्विक्ष्य । स्विक्ष्य स्विक्ष्य स्विक्ष्य स्विक्ष्य स्विक्ष्य । स्विक्ष्य । स्विक्ष्य । स्विक्ष्य । स्विक्ष्य । स्विक्ष्य । स्विक्ष्य स्विक्ष्य स्विक्ष्य स्विक्ष्य स्विक्ष्य स्विक्ष्य स्विक्ष्य । स्विक्ष्य । स्विक्ष्य स्विक्ष्य स्विक्ष्य स्विक्ष्य स्विक्ष्य स्विक्ष्य । स्विक्ष्य । स्विक्ष्य स्विक्य स्विक्ष्य स्विक

सियाऽनगलक्षरमेव थाथेः छन्टाऽन्यत्वाद्मनागतं सात् । सियाऽनगलक्षत्वा पट्टे हाट्ट पट्टिंग मनुदेनता च ॥ २ स्थाऽनगलक्षत्वा पट्टे हाट्ट पट्टिंग पापणेन च । स्थादानाथंनी थात् स्पष्ट्राध्य दाहिनः ॥ ३ तथोरिक्षं दहातीति छन्टा मन्ताणवाचनम् ॥ ४ तथोरिक्षं दहातीति छन्टा मन्ताणवाचनम् ॥ ४ पट्टे समस्ततन्ते विद्याः सम्होतितम् ॥ ५ पट्टे समस्ततन्ते विद्याः मन्द्रिंग पट्टे प्रस्तितम् ॥ ५ इथायरमाः गिवायां नवचान्त्रस्ते पट्टावीय् । इथायत्वा च वष्ट् इं नीयर पट्टेश पट्टावीयः ॥ ६

# FEDTIFE PRIE

द्यंनं हिया येन साराराजी नेनवाचनाम् ॥ ११ नेतं हिष्टः समुद्दिश वीषहर्यनमुत्यते । हुन्तंजस्तिस् दृही सृह्यते क्विच ततः ॥ १० व्यव गर्या देखसीदि।।: व्यववस्त्रवः । 3 ॥ :णकीम णकमाकृषी ग्रितः हित स्वर्धाः ॥ ६ र्गिदा तेन: समुद्धा वपदिसद्दमुखत । तुद्वायं स्थान्किरः स्त्रे स्त्रे विषयाहर्षे दिठः । शास्त्रेय हर्येनाऽतो बुद्दिगस्या नमस्तिया ॥ *७* इट्य बेहिगस्यवात् प्रणामः स्वात्रमःपर्स् ।

नयं हत्स्ब्रीदगस्यलादिति योज्यम्। हर्यासति प्रसासीचति । १ ॥ मिन्सीम् वालग्नेत् पर् पर्वामिना ॥ १२ नसुत्रमार्टिको धातू सः केपचलनार्यको।

मित्रपत्तिः क्रियत दत्ययः ॥ ६ ॥ ७ ॥ समुरायाधेमाइ—क्रियत द्वि। हर्यमन्त्रेणान्यअतिरेन्रेरनात्मने विविचात्म-

वतेते। समुद्धायायेमाह—यिर इति। उत्तुह्न प्रमात्मानि विषयस हमन्त्रण तुद्वायंसुरक्षष्टपरमात्मायं स्वात् । यिरःग्रब्स्तसं चर्नविषयाहरणे स्वाहाग्रब्हो

प्नमपनार् मालारसार्गाय ग्राजामन्त रलाह—ग्राजाप। प्राचरासम विविक्तसाहतिविवापनमुक्तम् । यिरोमन्वेपुत्ययः ॥ ८ ॥

याधमाह—तीहोत। त्रस मन्त्रिणः स्क्पभूतं तेजस्तुः प्रोज्ञा। तनोस्त बहुः कायेकरपात्मकं यर्षेरं वषाङ्ख्यते। समुरा-[ग्रब्लुपट्टिस् ।

द्या । नेजसा चेतन्तेन र्हः पूर्वीको गरहाते व्याध्यते यतस्ततः वावचिमित्युचत अखिन्।सिलिसिसिसिसि अखिन्।रनासिक्लिसिर्हि सेवेन – सेव सहत मध्यस्तिवादितायोः॥ ८॥

श्राधार्याचित्वतं चानमाह नेत्रमत्वेप-नेविमिति होष्टः। हष्टः होष्टः <u> इत्स्रब</u>्धः ॥ ६० ॥

क्षे परमात्मनोत्ययः ॥ ११ ॥ परमाखा। द्यंन तहाबारं चानम्। समुहायार्थमाइ—ह्यंनमिति। हिष्ट-

उपनग्रानस संग्रिनेइनिमाह अस्र्य—यसुन्ताहोत। असुनेप्

यङ्गमन्ता दमे प्रोत्ताः सर्वतन्तेषु मन्तिभः।
पञ्चैव यस्य मन्तस्य भवन्त्यङ्गानि मन्तिणः॥ १३
सर्वेष्वपि च मन्तेषु नेचलोपो विधीयते।
यङ्गुलीषु क्रमादङ्गेरङ्गुष्ठादिषु विन्यसित्॥ १४
कानिष्ठान्तासु तद्वाद्यत्तत्योः करयोः सुधीः।
यस्तेण तालचितयं क्रत्वा तेनेव वस्थयेत्॥ १५
दिशो दश क्रमादङ्गषट्कं वा पञ्चकं न्यसित्।
जपारको मनूनान्तु सामान्येयं प्रकल्पना॥ १६
शङ्कं सगस्यपुषाचततोयं वामतः प्रविन्यस्य।
साङ्गं मन्तं पृजामूर्ती न्यसेट् गुरूपदेशेन॥ १७

त्रस चलन इति धातू स्तः ॥ १२॥

मन्त्रिभिरिति सर्वज्ञादिपदयोगः स्चितः। तैश्च ज्ञानानन्दादिमात्रं लच्छं निष्मलनिष्ठस्य। सकलनिष्ठस्य तु सर्वज्ञवादिशक्त्यात्मकात्वं तैरुचते। द्वदयादि- शब्दैरिप परिक्किन्नापरिक्किन्नसर्वज्ञवादिशक्त्यैक्यमुच्चते। सकलनिष्ठस्य वङ्गेक्य- मेव उच्यत इति विभागः।

मिन्तिण इति नेत्रमन्त्रलोपेऽपि न मिन्तिल्हानिरित्यर्थः ॥ १३॥१४॥ सुधीरिति । कस्यचित् कनिष्ठादिक्रमत्वं नमस्कारान्तलम् ग्रङ्गुलीनाम् त्रसंयोजनन्यासक्रमं च सूचितवान् ॥ १४॥१५॥

दिशो दश क्रमादिति च क्रमोऽन्य इति स्चित:॥ १६॥

वाद्यपूजार्थं प्रह्वपूरणक्रममाह प्रह्वमिति। न्यासानन्तरं ध्याता। अध्यीदिमिरुपचारै: मनसा संपूज्य। किञ्चिक्जिपिता। वामखासायतोऽर्ध्यमण्डलं सामान्यार्धजलेन विधाय अस्त्रेणाऽर्ध्यपावाधारं प्रचाल्य। रिमत्यर्ध्यमण्डलं प्रतिष्ठाप्य। तत्र व्यापककला न्यसिता अग्निमण्डलमन्त्रेणाऽभिमन्त्रा। अर्ध्यपातमप्यस्त्रेण प्रचाल्य। हमिति सूर्यमण्डलं बुद्ध्याधारे संस्थाप्य। तत्र स्पर्यकला न्यसिता। सूर्यमण्डलमन्त्रेणाऽभिमस्य्य। मूलेन गन्धाच्यतादिकं निच्चित्य। समूलेन
इन्मन्त्रेण सामान्यार्धजलेरापूर्य। गामिति गालिनीं प्रदर्श्व। ठं अस्तीभव
वं निर्विषीभव चौं सुं इति अस्तीकरणनिर्विषीकरणगरुड्सुरभिमुद्राः प्रदर्श्व।

गङ्गे च यमुने चैव गोदावि सरस्वति । नर्भदे सिन्धु काविरि जलेऽस्मिन् सिन्धं कुरु ॥

## मीप्रपञ्चसारतन्त्रम्

दित तीर्थमावाह्य। तत खरक्रवा व्यक्तिया। मीममण्डवमलेणाऽमिस्ग्य। हृद्येनाऽष्टगस्मादिकं निह्य्य। गिरमा चेमुस् वृद्ध्या। गिष्ठ्या लीविसाऽऽजीद्या।
नेहेणाऽवलीक्य। कवनेनाऽवगुण्डगाऽवेण सतावत्यं दियो वृद्ध्या। याधाराहिकेलेणाऽवलीक्य। कवनेनाऽवगुण्डगाऽवेण सतावत्यं पुष्पाच्यां सतावा्याः
केलमध्ये देवमावाह्य। सम्बोक्त आवर्धिक्यविस्थाऽप्रन्द्रकृपेणाऽध्येजवासनाऽविस्थितं
केलमध्ये देवमावाह्य। सम्बोक्त आवर्षिक्यविस्थाऽप्रमास्काद्येत्। अष्टवारं मुखं
भाविधिता। सम्बोन दिवणकरतेलेन पातमुखमास्काद्येत्। अष्टवारं मुखं
कियिता। सम्बोन दिवणकरतेलेन पातमुखमास्काद्येत्। अष्टवारं मुखं
कियित्या। सद्धे करक्तेद्वे प्रविष्य। ततः किथिदार्श्य समुखेन करतेले
क्यित्वा। तद्धे करक्तेद्वे प्रविष्य। प्रमुखं सिद्धित्यं चर्त्ये

गसाचतादिनं मन्त्रीति सूचह्नग्रां तेषामिमयंनमुत्तम् ॥ १८ ॥ निजम्बन्ते यथावदिति । प्रथमं न्यास्त्यानेषु जन्यादिमिरासपूजां क्रत्वा श्रीक्षानमन्त्रस्थ सामनस्तिपूजापूर्वेनं गुक्गणियावचेशेह्रिस्थः । देवमधानिति गुक्ष्यानमुत्तम् । गं अस्पद्गुक्ष्यो नमः । गं परापरगुक्ष्यो नमः । गं पपरगुक्ष्यो नमः । गं अस्पद्गुक्ष्यो नमः । इति मन्ता महागुवीद्पद् भूषिताः । तत श्राधारमित्र सूब्यक्षयनन्त पृथिवी कत्यनहत्त्व रत्नमण्डपमन्तैः मध्ये

विन्यस्य कर्णिकोपरि शालींसतद्वपरि तग्ड्लांश्च तथा ॥ तेषामुपरि च दर्भान् दर्भोपरि कूर्चमचतोपेतम् ॥ २३ चिगुणेन च तन्तुरूपभाजा परितोऽयो परिवेष्टितं यथावत्। लघुनाऽलघु ध्पितञ्च कूर्चीपरि कुम्भं निद्धातु तारजापी ॥ २४ न्यस्य दर्भमयकूर्चमन्तताद्यन्वतं सनवरत्नक घटे। प्रयेत् सह कषादिकान्तगैरचरौषधिविपाचितैर्जलै: ॥ २५ अयवा दशमूलपुष्पदुग्धाङ् प्रिपचर्मीत्क्वियतेः कषायतोयैः। स्तनजदुमचमसाधितैर्वा सलिलै: संयतधी: शुभोदकैर्वा ॥ २६ प्रद्धे कषायोदकपृरिते च विलोडा सम्यग्विधनाऽष्टगस्यम् । कलाः समावाद्य विनिचिपेत्तत्कायोदकापूर्णमुखे च कुस्रे ॥ २० चिविधं गन्धाष्टकमपि शाक्तेयं वैषावञ्च शैवमपि। गम्बाष्टकेन मिताः खात् क्रममो मित्रणा क्रतेऽनन्ता ॥ २८ चन्दनकर्पूरागुम्कुङ्कुमकपिमांसिरोचनाचोराः। गम्बाष्टकमिप भन्तोः साविध्यकरञ्ज लोकरञ्जनकृत्॥ २८ चन्दनक्रीवेरागुरुकुष्ठास्रगुशीरमांसिमुरमपरम्। चन्दनकप्रागुरुदलरुधिरकुशीतरोगजमपरम् ॥ ३० श्रष्टविंशतप्रेमेदेन याः कलाः प्राग्रदीरिताः । गुरूपदेशक्रमतस्ता विद्वान् विनियोजयेत्॥ ३१

संपूज्य धर्मादिकसुक्तस्थानेषु पूजयेत्। मध्ये यजेच दति चम्रव्दः पीठसमष्टि-मन्त्रप्रषाञ्चलिस्चनार्थः॥१८॥२०॥२१॥२२॥

शालिविन्यसनादिकं पीठपूजाया: पूर्वमेव ॥ २२॥२४ ॥
सङ्घ कषादिकान्तगैरिति व्रिश: प्रतिलोमपठितेन मन्त्रेण सहेत्यर्थः ॥ २५ ॥
संयतधीः श्रभोदकैर्वेति । विनाऽप्यौषधैस्तज्जन्यसामर्थ्यापादनचम इत्यर्थः ।
विलोख सम्यग्विधिनेति । समूलेन हृदयेनापूर्यः । हृदयेनाऽष्टगन्धं निचिप्य ।
शिरसा धेनुसुद्रां प्रदर्शः इत्यादिकं सुचितम् ॥ २६ ॥ २० ॥

मन्त्रिणा क्वतेऽनन्तेति । गन्धद्वारामिति मन्त्रस्य जपः सूचितः ॥२८॥२०॥ कलाः समावाञ्चेत्येतत् विव्रणोति—श्रष्टतिंशदिति । गुरूपदेशक्रमत इति । श्राक्नेयसीरसीम्यक्रमेणेत्यर्थः । विद्वानिति । मण्डलमन्त्राणां जातवेदसे तत्सविद्ध Downloaded from https://www.holybooks.com

याः पञ्चाशत्कलास्तारपञ्चभेदसमृत्यिताः।
पञ्चपञ्चकसिम्ना विदुस्तास्तत्त्वविद्नः॥ ३२
सप्तात्मकस्य तारस्य परी द्वौ तु परौ यतः।
ततस्तु शिक्तशान्तास्यौ पठेउते न परैः सह ॥ ३३
प्रथमं प्रकृतिहंसः प्रतिदृष्णुरनन्तरः।
वैयम्बनं तृतीयं स्थात् चतुर्थस्तत्पदादिकः॥ ३४
विष्णुर्यौनिरितीत्यादिः पञ्चमः कल्प्यतां मनुः।
चतुर्नवितमन्त्रात्मा देवतावाद्य पूर्यताम्॥ ३५
अव याः पञ्च संप्रोक्ता ऋचस्तारस्य पञ्चभिः।
कलाप्रभेदैश्च मिथो युज्यन्ते ताः पृथक् क्रमात्॥ ३६

त्राम्बक दत्युचां च क्रमेण संयोगं जानित्रत्यर्थ: ॥ ३१ ॥

तारपञ्चभेदसमुखिता इत्यकारादिकलान्यासानन्तरम् श्रं ब्रह्मणे नमः। छे विष्णवे नमः। मं रुद्राय नमः। श्रों बिन्हाक्षने ईष्वराय नमः। श्रों नादाक्षने सदाशिवाय नम इति मन्त्राणामावाइनं स्वितम्। पञ्चपञ्चकसंभिना इति। लं पृथिव्याक्षने गम्धतनात्राक्षने प्राणाक्षने उपख्यानन्दाक्षने निष्ठत्वाक्षने नमः। तथा वं श्रवाक्षने रसतमात्राक्षने रसनाक्षने पायुविसर्गाक्षने प्रतिष्ठाक्षने नमः। तथा रं श्रग्न्याक्षने रूपतन्त्रात्राक्षने चत्तुराक्षने पादगमनाक्षने विद्याक्षने नमः। तथा यं वाय्वाक्षने स्पर्यतन्त्रात्राक्षने व्याक्षने पाख्यादानाक्षने श्रान्त्राक्षने नमः। तथा यं वाय्वाक्षने स्पर्यतन्त्रात्राक्षने व्याक्षने वाक्षवनाः व्याक्षने नमः। तथा इं श्राक्षाशाक्षने श्रव्दतन्त्रात्राक्षने श्रोत्राक्षने वाक्षवनाः क्षने श्रान्त्र्यतीताक्षने नमः। इति पञ्चपञ्चकावाइनमुक्तम्॥ ३२॥

शिक्तशान्तिकलावाहनं स्वयित सप्तात्मकस्येति। नादकलान्यासानन्तरम् इच्छाशक्तये नमः। क्रियाशक्तये नमः। ज्ञानशक्तये नमः। इति शिक्तकला श्रावाद्य। चिदात्मने नमः। श्रानन्दात्मने नमः। इति शान्तिकलावाहनम्। एवं चतुनैवितकलावाहनमिष सिष्ठं भवति। विनापि मन्त्रीरित्यर्थः।

न पठेरते परे: सहिति । तत्र पञ्चकादिसंभेदो नास्तीत्यर्थः । श्री श्रक्त्यात्मने श्रान्तात्मने नम इति तु योज्यम् । चतुर्नेवतीति त्रिनवतिकलावाहनानन्तरं सूलमन्त्रमपि सक्वज्ञाया पूर्यदित्यर्थः ॥ ३३॥

कलाप्रभेदेश भिय इति । एकैककलावाहनान्तरं युज्यन्त इत्यर्थः । क्रमा-दिति । इंस इति श्रकारकलादिषु । प्रतिद्विश्वादिति । Downloaded from https://www.holybooks.com कुर्यात् प्राणप्रतिष्ठाञ्च तच तव समाहितः। प्राणप्रतिष्ठामन्वेण पुनस्तीयं कलात्मकम्। उचारयन् मूलमन्वं कलग्रे सिद्धधापयेत्॥ ३७

प्रोक्तापूर्वममुख्य शब्दमय च प्राणा दृह प्राणका-स्तदज्जीव दृह स्थितिति च तथा सर्वेन्द्रियाणीति च। तद्ददाङ्मनसावुदीर्थं तद्नु प्राणा दृहायान्विति खाहान्तं प्रजपेन्मनुं निश्तिष्ठीः प्राणान् प्रतिष्ठापयेत्॥ ३८ अभ्वत्यचूतपनसस्तवकैः सूवामवद्धरीतगडुलैः[युक्तैः]। सुरतम्विया पिधाय कुम्भमुखं वृष्टयीत वासोभ्याम्॥ ३९

पुनस्तोयगतं देवं साध्यमन्त्रानुरूपतः।
सक्तलौक्तत्य च गुरुरूपचारान् समाचरेत्॥ ४०
श्रासनस्वागते सार्ध्यपाद्ये साचमनीयके।
सधुपर्काचमस्नानवसनाभरणान्यपि॥ ४१
सुगस्यसुमनोधूपदौपान्नैवैद्यवन्दने।
प्रयोजयदर्चनायामुपचारांस्तु षोङ्श ॥ ४२

क्रमेण योग इत्यर्थ: ॥ २४॥२५॥२६ ॥

प्रोक्कापूर्विमिति। त्रापूर्वे प्रोक्का कां ज्ञीं क्रों यं रं लं वं ग्रं षं सं हों सं रं हंस: ज्ञीं होमिति प्रोक्का इत्यर्थ:। अनामुखेति साध्यनामग्रहणमुक्तम्। तहन्त्रीय इति पूर्वेवदापूर्वमेवत्यर्थ:। चग्रन्दो जीवपदात् पूर्वे तत्तत्पदयोतनार्थ:। तथा सर्वेन्द्रियाणीत्यपि। तथा तहदित्यपि तथा वास्त्रनमग्रहणं चत्तुः स्रोत्रन्नाणानामु-पलच्चणार्थम्। निश्चितधीरिति। पाग्रेन देवताः सर्वेगा व्याप्य हींकारेणोपस्थाय क्रोमित्याभिमुख्यं संभाव्य यादिभिर्देवतां सकलां सिच्चन्याऽविश्रष्टेन तदनुत्त्रया सान्निध्यमापादयेदित्यर्थः॥ ३०॥३८॥

स्त्रामवज्ञरी कत्यलतारूपा ध्येया। तण्डुलानि तत्पलपुष्परूपाणि। वासः क्षायारूपम्॥ ३८॥

सक्त कित्येति। श्रावाहनादिन्यासान्तं कत्वा। विश्वमपूजां च कत्वाऽनु-ज्ञामादाय उपचारान् कत्ययेदित्यर्थः। गुरुरिति शङ्कपूरणवदर्घ्यादिक्रमो द्रव्यदेवतासम्बन्धस्वैकात्मालचणः स्चितः॥ ४०- ५३॥

Downloaded from https://www.holybooks.com अर्घ्यपाद्याचमनसभुपर्काचमनान्यपि। गम्धादयो निवेद्यान्ता उपचारा दश क्रमात्॥ ४३ गन्धादिका निवेद्यान्ता पूजा पञ्चोपचारिकी। सपर्याः विविधाः प्रोत्तास्तासामेकां समाचरेत् ॥ ४४ गन्धपुषाच्चतयवकुशाग्रतिलसर्षेपाः । दूर्वा चिति क्रमादर्घद्रव्याष्टकमुदौरितम्॥ ४५ पाद्यं ग्र्यामाकटूर्वाजविषाुत्रान्ताभिकच्यते। जातीलवङ्गककोलैर्मतमाचमनीयकम्॥ ४६ मधुपर्कञ्च सत्तौद्रं दिध प्रोत्तां मनीषिभि:। श्राद्वाभिरद्विविहितं पुनराचमनीयकम् ॥ ४७ चन्दनागुरुकर्रपङ्गं गन्धमिन्देष्यते । चयवा लघुकाश्मीरपटीरस्गनाभिजम्॥ ४८ तुलस्वी पङ्कज जाली क्षेतकवी करवीरकी। शस्तानि दश पुषाणि तथा रक्तोत्पनानि च॥ ४८ उत्पन्तानि च नीलानि कुमुदानि च मानती। मिल्लका कुन्दमन्दारनन्द्यावर्तादिकानि च॥ ५० पलाशपाटलीपार्थपारन्यावर्तकानि च। चम्पकानि सनागानि रक्तमन्दारकाणि च॥ ५१ च्रशोकोद्भववित्वोत्यकार्थिकारोद्भवानि च। सुगस्थानि सुह्रपाणि खागमोक्तानि यानि च॥ ५२ मुकुलै: पतितैर्म्बानै: शीर्यैर्वा जन्तुदूषितै:। याघातरङ्गसंस्रष्टेकिषितरिषि नाऽर्चयेत्॥ ५३ सगुग्गुल्वगुरूशीरसिताज्यमधुचन्दनै:। साराङ्गारे विनिचिप्तेर्भन्वी नीचै: प्रधूपयेत्॥ ५४

मन्त्री नीचैरिति धूपे गन्त्रविशेषं सूचयन् गन्धादिष्वपि सूचयति। भों लं क्रीं भों नम: पराय गन्धतनात्रप्रक्षत्यानन्दात्मकं गन्धं कल्पयामि नम Downloaded from https://www.holybooks.com

# गोसिंषा वा तैलेन वर्च्या च लघुगर्भया । दौपित सुरभिं शुद्धं दौपमुचैः प्रदौपयेत् ॥ ५५

इत्यादयो मन्ता देवस्य गन्धादिदाने। त्रावरणानां तु तत्तवाममन्त्रैरव देयम्। त्रथवा त्रागमोत्तैः स्रोकैरेवावाइनादयः कर्तव्या इति स्रचितः।

> स्वात्मसंस्थमजं शहं त्वामदा परमेखर । **अरखामिव इव्यागं मृतीवावाइयाम्यहम्**॥ तवियं महिमा मृतिंस्तस्यां त्वां सर्वगं प्रभी। भितस्ते इसमाक्षष्टं दीपवत् स्थापयास्यहम् ॥ नसः । सर्वान्तर्यामिणे देव सर्वबीजमयं श्रमम । खात्मस्याय परं शुह्रमासनं कल्पयास्यहम्॥ नमः। श्रीसान वरासने देव सुखमाखाऽचरात्मके। प्रतिष्ठितो भवाऽस्मिंस्वं प्रसीट प्रसिखर ॥ अनन्या तव देवेश मूर्ति: श्राक्तिरियं प्रभो। सानिष्यं क्रक् तस्यां त्वं भक्तानुग्रहतत्पर॥ नमः। श्राज्या तव देविश क्रणासीधे गुणास्वधे। स्वात्मानन्दैकत्यां लां निरूणिधा पितर्गरी॥ दृष्ट्या पीयषवर्षिखा पूर्यन् यज्ञविप्नवम् । मूर्ती वा यज्ञसम्पत्त्वे स्थिरो भव महेष्वर॥ नमः। यस्य दर्भनिमक्कन्ति देवाः स्वाभोष्टिसदये। तस्मै ते प्रामेशाय स्वागतं स्वागतं च मे ॥ नमः। क्तार्थीऽन्ग्रहीतोऽस्मि सफलं जीवितं मम। यदागतोऽसि देवेश सुखागतिमदं पुनः ॥ नमः। श्रज्ञानाहा प्रमादाहा वैक ल्यात्साधनस्य वा । यदाऽपूर्णं भवेत क्रत्यं तदाऽप्यभिमुखो भव॥ ग्रभक्तवाद्मनश्चन्तुः श्रोबद्रराऽमितव्वते । त्वत्तेज:पञ्चरेणेश विष्टितो भव सर्वत:॥ तापवयहरं दिव्यं परमानन्दलचणम्। तापत्रयविनिम्तं तवाऽर्घे कल्पयाम्यहम्॥ यद्गितिरासंपकति परमानन्दसंभवः। तसी ते चरणाजाय पादां शुडाय कल्पये॥ Downloaded from https://www.holybooks.com

सुशितेन सुशुद्धेन पायसेन सुसर्पिषा । सितोपटंशकटलीटध्यादौश्च निवेदयेत ॥ ५६

वेदानामि वेदाय देवानां देवतासने।
श्राचामं कल्पयामीश श्रुडानां श्रुडिहेतवे॥ नमः
सर्वकालुष्यहीनाय परिपूर्णसुखात्मकम्।
मध्यर्कमदं देव कल्पयामि प्रसीद मे॥ नमः।

वैदानामपि वेदायेत्यादिरेव पुनराचमनमन्त्रः।

परमानन्दबोधाब्धिनिमम्निनजमूर्तेये।

साङ्गोपाङ्गिसदं स्नानं कल्पयामीय ते पुनः ॥ नमः।

श्रयमत स्नानक्रमः । उत्तरभागे स्नानशालां निर्माय । यानेन सोपचारं देवं तत्र नीत्वा । यानादवरीप्य । पादुकाभ्यामन्तः नीत्वा । पीठं समर्प्य प्रचादिकं दक्ता केशप्रसाधनाङ्गमदैनाभ्यङ्गामलकचूर्णे कुङ्कुमानुनेप कषायोदक-स्नान पश्चगव्य पञ्चास्त स्नान गम्धानुनेपन गम्धोदकस्नानाष्टगम्धानुनेपाष्टगम्धोदक-स्नान दिव्यगन्धानुनेप दिव्यगन्धोदकस्नानपुष्पफलस्वर्णेरत्नमन्त्रोदकस्नानानि श्रधा-दिपूर्वकं प्रयक्त्वेदिति ।

मायाचित्रपटाच्छ्त्र निजगुद्धोर्तज्ञसे।
निरावरणविज्ञान वस्त्रं ते कल्पयाम्यहम्॥ नमः।
यमाश्रित्य महामाया जगलंमोहिनी सदा।
तस्त्री ते परमेशाय कल्पयाम्युत्तरीयकम्॥ नमः।
यस्य श्रितावयेणेदं संग्रोतमखिलं जगत्।
यज्ञस्त्राय तस्त्री ते यज्ञस्त्रं प्रकल्पये॥ नमः।
स्वभावसुन्दराष्ट्राय नानाशक्त्राश्रयाय ते।
भूषणानि विचिताणि कल्पयाम्यमरार्चित॥ नमः।

दति भूषणन्यासान्तरम्।

समस्तदेवदेवेश सर्वद्यप्तिकरं परम् । श्रखण्डानन्दसंपूर्णं ग्रहाण जलमुत्तमम् । नमः ॥ परमानन्दसीरभ्यपूर्णा[परि]पूर्णदिगन्तरम् । ग्रहाण परमं गन्धं क्षपया परमिश्वर । नमः ॥ तुरीयवनसंभूतं नानागुणमनोहरम् । श्रानन्दसीरभं पुष्णं ग्रह्मतामिदमुत्तमम् । नमः ॥

193h :8h

मुर्गिहिमः प्रथमतो मनुहेवतासु । किम मुक्तिम नृहिष्टभीड़ामक्रमीफ़ वर्णमेनुप्रपृटिते: ज्ञम्यः श्रतार्थे-

हर्यं सिंग्रस्या मिख्या नवचञ्चलन्तार्नासिषु ।

अर ॥ फ्रामक फ़ुछंचमम इस्कानम किम माएडी नेधन किम्पु

मुपकायो महाहोप: घवेतिस्तिमिरापह: । ॥ :मन । माठाइउम्रोग छेरीपूर रागवर्डे हे छ :प्रशास । :मिल्य मिल क्लिका मास्य समा ।

सवाह्याभ्यन्तरच्योतिः दोपाऽयं पनिस्धत्वताम् । नमः ॥५८॥५५॥५६॥

प्रथमत दलावर्षपुत्रायाः पूर्विमित्ययः। स्वितः। समजाखित परादि मनाभाः। सन्त्रो द्वात प्रमास्यादिसन्त्रयोगः। वर्षमेनुपपुरितिरित। न्यासन्नमात् निपिन्यासन्नमात् । न्रामश्च दति परादिन्नम: पुन: पुषाञ्जीतं विधाय प्रसत्पुष्पाञ्जिनिकाचराहिमन्तेः कुर्याहित्याह्—

हाइए। सन कि कि कि । सन इसि : मेहें । छादायी : सन कि कि छादेशाब निमा सिन कि । सन क्रिका क्रिका सिन क्रिका कि । क्रिके गिकार । । इस इस : एड इस इस । हाणाया नार साहा । दारा हो सिहा। भी नमी नारायवाय। ही नम: प्रियाय नम:। भी ही ही नम: इपि : एड कि कि । हर्नि पोर्ग्डिइप होरू शिक्ष मिर कि हिण्डी मिन कि छाहए। सन कि । सन छाहए। हेक्प्रहे क्रिक्ष सिन कि । हर्क् गोर्रिया हो है। सम् नेम । सम् रीह । सम् रह । सम् रहरीह हेस वेखरीयुषाञ्जिलः। भी नमः। मं नमः। उ नमः। इत्येकाचरमन्तः मुधोद्य । ब्बरासने नमः। द्वि सस्यमापुष्याञ्चलिः। ततो सनुप्रपृष्टिवेचेः वर्णसाने शूलाक्षने स्प्राधिन नार्लको धन्याक्षने चिन्दाक्षने यास्याक्षने बीजाक्षने क्रियाये नसः। चानाये नसः। यान्ताये नम इत्यपि तथिति पश्चन्तेपुष्याचितिः। द्यि सुवेवामहिंचिषमागमूनावारेषु पूजवेत्। हं नमः। ह्व्हाये नमः। नसः। सहस्वर्ये नसः। चानारो च्छेहार्ये रेहिर् अस्विकार्ये नसः। ही परापुष्यान्त्रीतः। सहासत्ताय नमः। सहास्ति नमः। सहानद्गि श्यमत प्रयोगन्नमः। श्री नमः। श्रह नमः। विख्योन् नमः।

हारस्फिटिककलायाञ्चनिष्कणविद्वरोचिषो ललनाः।

ग्रभयवरोद्यतहस्ताः प्रधानतनवोऽङ्गदेवताः कथिताः॥ ५८

ग्रादावङ्गावरणं तन्त्रत्वादोरितं विधानेषु।

ग्रन्ते च लोकपालावृतिरय कुलिग्रादिकानाञ्च॥ ६०
दुन्द्राग्नियमनिग्राचरवरुणानिलधनेग्रिश्रवाहिपतिविधयः।

जात्यधिपहितिवाहनपरिवारान्ताः क्रमेण यष्टव्याः॥ ६१

पौतः पिङ्गः कृष्णो धूमः ग्रवेतञ्च धूमसितग्रुकाः।

काश्रारुणान्वुजाभा लोकिशा वासवादयः प्रोक्ताः॥ ६२

वच्चं सग्रितिदेण्डः खङ्गः पाश्राङ्कुशौ गदाग्रुलौ।

रथचरणनिलनसंन्ती प्रोक्तान्यस्वाणि लोकपालानाम्॥ ६३

पौतिहमजलदगगनाचिरप्रभारक्तकुन्दनौलरुचः।

करिवन्दारुणवर्णाः प्रोक्ताः स्युविर्णतोऽपि वचाद्याः॥ ६४ इंसः सोऽइं ग्रों नमो भगवते वासुरेवाय ग्रों तसत् नमो ब्रह्मणे तसत् नमः इत्यपि। तथा पुनः समस्तव्यस्तगायत्रानुष्ट्पत्रयेण च तेष्वेव।

नारायणाय विदान्ने वासुरेवाय धीमन्ति। तस्रो विष्णुः प्रचीदयात्। इति विष्णुगायत्री।

तत्पुरुषाय विद्याहे महादेवाय धीमहि। तन्नो रुद्रः प्रचोदयात्। दति रीद्रो। हंसात्मकोऽयमपामग्नेस्तेजसा दीप्यमानः स नो मृत्योस्तायतां नमो ब्रह्मणे विख्यनाभिरिति ब्रह्मानुष्टुप्। इतरत् इयं वच्चति। तत आवरणस्थाने तत्सामान्यमन्त्रैः पुष्पाञ्जलिं क्वर्योदिति प्रसरपुष्पाञ्जलिः॥ ५०॥५८॥

प्रधानतनव इति पचान्तरम्। श्रावरणपूजानन्तरं प्रसरपुष्पाञ्चि विवेगेस्नेन संकोचपुष्पाञ्चि कि कि । श्रघीद्यष्टकं दक्षा। निवेद्य। पातमस्त्रमन्त्रेण संशोध्य। तिस्मिन् सृलसन्त्रेजिस निवेद्य। जातं संपाद्य श्रम्रतीकरणं निर्विषी-करणं इयं विधाय। सूलेनाऽभिमन्त्र्य। कवचास्त्राभ्यां संरच्य। परिषेकादिकं कि ला। ने त्रेण ने त्रयो: पुष्पाञ्चिलं विधाय।

सत्पात्रतद्विःसौक्ष्यविविधानेकमचणम् । निवेदयामि देवेश सानुगाय ग्टहाण तत्॥ नमः ।

द्रित निवेद्य सुरिभसंहारग्रासप्राणादिसुरिभसंहारमुद्राः प्रदेश्व मूलं किञ्चित् जपेत्॥ ५८॥६०॥६१॥६२॥६॥

क्रते निवेदो च ततो मण्डलं परितः क्रमात् । मङ्गलाऽङ्कुरपावाणि स्थापनौयानि मन्त्रिणा ॥ ६५ उपलिप्य कुण्डमच स्वचरणयोग्या विलिख्य रेखाञ्च । चभ्युच्य प्रणवेन प्रकल्पयेट् योगविष्टरं मन्त्री ॥ ६६ चथवा षट्कोणावतिचकोणके गुक्तजनोपदेशेन । प्राणाग्निहोवविधिनाऽप्यावसयौयाद्वयेऽनलस्थाने ॥ ६९

तचायो सहतुमतोमतीन्द्रियाभां

संस्मृत्य सक्तजगन्मयोच्च श्रित्तम् ।
तद्योनी मणिभवमारणेयकं वा
तारेणाचिपतु ग्रहोत्यमेव वाऽग्निम् ॥ ६८
चित्पिङ्गलपदमुक्त्वा इनदहपचयुग्मकानि सर्वेज्ञम् ।
त्राज्ञापयाग्निजाये प्रभाष्य मनुनाऽमुनाऽनलं ज्वालयेन् ॥ ६८
मण्डलं परितः क्रमादिति श्रङ्कुरार्पणगत क्रमेणेत्यर्थः । मन्तिणेति विष्णवे
नम द्रत्यादिमन्त्रैरित्यर्थः ॥ ६४ ॥

उपलिय कुण्डमत चेति चकारेण कुण्डमंस्काराः मूचिताः। प्रथमं मूलेन वीचणं कुर्यात्। ततोऽस्त्रेण प्रोचणम्। तेनैव दमेंः संमार्जनम्। वमेणा अभ्युचणम्। अस्त्रेण खननोडारौ। पूरणं दृदा। समीकरणमस्त्रेण। वमेणा सेचनम्। अस्त्रेण कुष्टनम्। वमेणा मार्जनं विलेपनं कलारूपतस्वकत्यनं विस्त्रविष्टनंच। दृदयेन अर्चनम्। अस्त्रेण वच्चोकरणम्। दृदयेन चतुष्पयो-करणम्। कवचेनाऽचपाटनमिति कुण्डसंस्कारः। अथवा वीचणप्रोचणताङ्नाभ्यु-चणैरव संस्कुर्यात्। योगविष्टरं मन्त्रोति। श्रों क्लीं वागोखरो वागीखरासनाय नम इति मन्त्रेण पूज्येदित्यर्थः॥ ६६॥

गुरुजनोपदेशेनेति। गुप्तोक्तविधिना महागणपितपटलोक्तविधिना वा चिकोणत्रयं मन्त्रविश्रेषानुसारेण लिखेदित्यर्थः। मूलाधारेऽपि त्रिकाणमध्याग्नौ योगविष्टरं कल्पनोयमित्याह—प्राणाग्नाति॥ ६०॥

उभयत्नापि वागांखरौ कल्पनायावित्याह—तत्नेति। सदृत्यस्तीं बाह्ये वागींखरौं अतीन्द्रियाभां सूलाधार इति विशेष:। चग्रन्दः शक्तिमत्-समुख्यार्थः। मखादिजमिनं पात्नेण त्रानोयाऽस्त्रेण क्रव्यादांगं परित्यन्य। Downloaded from https://www.holybooks.com

श्रीमं प्रचलितं वन्दे जातवेदं हताशनम् । सुवर्णवर्णममलं समिद्धं विश्वतीमुखम्॥ ७० यनेन ज्वलितं मन्त्रेगोपतिष्ठेइताशनम्। ततः प्रविन्यसिद्दे जिह्वामन्वैर्विभावसोः॥ ७१ सिलङ्गगुदसूडी स्वनासानिवेषु च क्रमात्। ससर्वाङ्गेषु जिह्वाञ्च वच्चन्ते विविधातिमकाः॥ ७२ हिरग्या गगना रत्ता क्षणा चैव तु सुप्रभा। बहुरूपाऽतिरक्ता च जिह्नाः सप्तेति सात्त्विकाः॥ ७३ पद्मरागा सुवर्णा च हतीया भद्रलोहिता। लोहिताख्या तथा खेता धुमिनी सकरालिका॥ ७४ राजस्यः कथिता जिह्नाः क्रमात् कल्यागरितसः। विश्वसृत्तिस्फुलिङ्गिन्यौ ध्यवणी मनोजवा॥ ७५ लोहिता च करालाव्या कालो तामसजिहिका:। अनलेरार्घिबन्द्रनाः पादियानात्तरान्विताः ॥ ७६ सात्त्विका दिव्यपूजासु राजस्यः काम्यकर्मसु । तामस्यः क्र्रकार्येषु प्रयोक्तव्या विपश्चिता ॥ ७७ सुरा: सपितृगन्धर्वयचनागपिशाचकाः। राचसाश्च क्रमादग्नेराश्रिता रसनाखमी ॥ ७८ जिह्वासु चिद्रशादीनां तत्तत्कार्यसमाप्तये। जुडुयादाञ्कितां मिद्धिं दयुस्ता देवता मता: ॥ ७६ खनामसदृशाकाराः प्रायो जिह्वा इविभ्जः। मन्ती प्रविन्यसेटु भूयो वज्लेरङ्गानि वै क्रमात्॥ ८०

वीचणादिभिः संस्कृत्य। तमिनं नासिकादारेण मूलाधारं नीता ि वयक्यात्मककुण्डलिन्या एकीकृत्य। तत्र प्राणानिन्दोत्रविधिना सकत् वर्णेद्दोमं विधाय।
तमिनं प्रणवेन बैन्दवािनना एकोकृत्य असतमास्त्राच्य। तमिनं रं अनिचैतन्याय
नमः दति पाचान्नी संस्थाप्य। तारेणाऽभिमन्त्रा। सुरभ्या असतीकृत्य। अस्तेण
संरच्य। कवचैनाऽवगुण्ट्य। रं अग्नये नम दत्यभ्यर्च। कुण्डोपरि तिः प्रणवेन
परिभाग्य। तारेण थिवबीजबुद्धा देव्या योनी चिपेदित्यर्थः॥ ६८—७८॥

सहसार्चिः खस्तिपूर्ण उत्तिष्ठपुरुषस्तथा। ध्मव्यापी सप्तजिल्लो धनुर्हर द्रतीरित:॥ ८१ यङ्गमन्त्रान् क्रमादष्टसृतीं श्वाऽय प्रविन्यसेत्। मूर्धांसपार्खेकस्यस्काटिपार्खांसक्षेत्र च॥ ८२ प्रादिचिखीन विन्यस्थेट् यथावदेशिकोत्तमः। जातवेदाः सप्तजिह्वो ह्यवाह्न एव च ॥ ८३ अश्वोदरजसंज्ञ्य सबैश्वानर एव च। कौमारतेजाञ्च तथा विश्वदेवमुखाह्वयौ ॥ ८४ ख्रष्टमूर्त्तयो वद्गेरानये पदपूर्विकाः। प्रणवादिनमोऽन्ताश्च पुनर्दर्भचतुष्टयैः॥ ८५ दिक्क्रमात् संपरिस्तोर्थं सम्यग्गन्धादिभिर्यजेत्। मध्ये च कोणषट्की च जिह्वाभि: कीसरेषु च॥ ८६ यङ्गमन्त्रेस्ततो बाह्ये चाऽष्टभिर्मृर्तिभः क्रमात्। ततोऽग्निमनुना तेन मन्त्री मध्ये च संयजेत्॥ ८० वैश्वानरं जातवेदमुक्ता चेहावहेति च । लोहिताचपदं सर्वकर्माणौति सनीरयेत्। ब्र्याच साधयेत्यने विज्ञजायान्तिको मनुः॥ ८८ विनयनमरुणाप्ताबद्धमीलि सुशुक्षां-शक्रमस्यमनेकाकल्पमस्थाजसंस्यम्।

मन्त्री प्रविन्यमेदिति। ज्ञानादिसर्वज्ञादियोगः स्चितः। पौठमूर्ति-पूजादिनं चाङ्गन्यासात् पूर्वम् ॥ ८०॥८१ ॥

यथावत् देशिकोत्तम इति । अम्यादिपादाष्टकयोगः शक्तियोगस स्चितः । ॥ ८२॥८३॥८४ ॥

संपरिस्तोर्थं सम्यगिति। परिषेचनपूर्वेकत्वं परिस्तरणानन्तरं परिधि-निधानम्। तेषु प्रागादि क्रमेण ब्रह्मादिमूर्तेच गृष्टयपूजास स्चिताः। पुनः वैम्बानरमन्त्रेणाऽग्निं संपूज्य जिह्वाद्यावरणपूजा च कार्या। सूर्तिबाह्ये सारुभैरवावृतिरिप पूज्या द्रति केचित्। तद्दिक्तीकपालाः पूज्याः॥ ८५॥८६॥ सनुना तेन सन्त्रोति प्रणवशक्तियोगः सूचितः। समृद्धिमन्त्रोका ऋषादयः।

श्रभिमतवरशक्तिस्वस्तिकाभीति इस्तं नमत कनकमालालङ्गतांसं क्षणानुम् ॥ ८९ जिह्वा ज्वालाहचः प्रोक्ता वराभययुतानि च। चङ्गानि मूर्त्यः पत्तिस्वस्तिकोद्यतदोर्दयाः ॥ ६० संस्कृतेन ष्टतेनाऽभिद्योतनोद्योतितेन च। व्याद्वियननारं तेन मनुना जुद्धयान्त्रिशः॥ ६१ गर्भाधानादिका वज्लेः समुद्राहावसानिकाः। क्रियास्तारेण वै कुर्यादाज्या हुत्यष्टकैः पृथक् ॥ ६२

हीं बीजं। खाहा प्रक्ति: ॥ ८०॥८८॥८०॥

त्रावरण पूजानन्तरं स्वक्स्वी पाणिभ्यामादाय त्रधोमुखं विश: प्रताप्य। दर्भै: त्रग्रादिक्रमेण संमार्ज्य । सव्यहस्तेन ग्रहोला दिच्चिन प्रोचियलाऽखेण दर्भानमी प्रचिष्याऽऽसदचभागे क्षशास्त्ररे संखाष्याऽऽच्य-खालोमस्देण संप्रोच्य। वोचणाटि संस्कृतमान्यं तिसिविचिया। वायचेऽङ्गारान् ऋदा तेषु संस्थापयेत्। इदं तापनं नाम त्राज्यसंस्कार:। दभइयं संदोष्याच्ये चिष्ठा । वक्की चिपेत् । द्वदयेन इदं पवित्रोकरणम् । दोप्तेन दर्भहरोन नोराज्य कवचेनाग्नौ चिपेत्। इदमिसयोतनम्। पृतं प्रज्वलितान् दर्भान प्रदर्धे असमन्त्रेणाऽग्नौ प्रचिपेत्। इदमुद्योतनम्। बहिर्वद्भावङ्गारान संयोज्य। इस्तौ प्रचाल्य। प्रादेशमात्रौ कुणावङगुष्ठोपक-निष्ठिकाभ्यां भृता ऋस्त्रेणीत्पुनीयात्। इदमुत्पवनम्। **एतदेवात्माभिमुखं** संप्रवनिमदम्। प्रादेशमात्रं संयत्यि दर्भयुग्ममाज्ये विन्यस्य। क्यांत्। स्रुवेण दिचणभागादाच्यमादाय। द्वदा सह श्रम्वये खाहेति श्रम्ने: दिचणनेत्रे हुला । भागान्तरात् इतरनित्रे सीमाय खाहेति हुला । मध्यादादायाऽग्नीषीमाभ्यां खाहिति जलाटनेते हुला । दिवणभागादादाय ग्रम्बये खिष्टकते खाहिति वक्ने जुहुयात्। सद्भदया एव सर्वे मन्ताः। खाहेति तत्तद्वागे संपातं च क्रयीत्। इदं नेववत्नोद्वाटनम् । एतत् सर्वमुत्तं — संस्तृतेन पृतेनेत्यादिना ।

व्याद्वत्यनन्तरमिति प्रणवानन्तर्यस्याप्युपलचणम् । गर्भाधान पंसवन सीमन्तो-नयन जातकर्रे नामकरणोपनिष्कृमणान्नप्रायन चौलोपनयनवेदन्नत्वतुष्टयसमावर्तः विवाहाम्याधानादिकाः । तत्तत्कर्भसमाप्तये चतुर्गृहोतेन पूर्णाहुतोस्तिष्ठत्वौ अ-डन्तेन मूर्लेन जुडुयात्। ततः पितरौ संपुच्य श्रात्मद्वद्ये स्थापयित्वा सिमधो

Downloaded from https://www.holybooks.com

जिह्वाङ्गमूर्तिमनुभिरेकाहुत्या हुनेत्ततः।
जिह्वायां मध्यसंस्थायां मकी ज्वालावलीतनी ॥ १३
ताराग्रेदेशभिभेदैः पूर्वपूर्वसमन्वितः।
मनुना गाणपधेन हुनेत्पूर्वं दशाहुतौः॥ १४
जुहुयाच चतुर्वार समस्तेनैव तेन तु।
याज्येन साध्यमनुना पञ्चविंश्यतिसंख्यकम्॥ १५
जुहुयात् सर्वहोमेषु सुधीरनलहप्तये।
तान्तिकाणामयं न्यायो हुतानां समुदौरितः॥ १६
पुनः साध्येन मनुना हुनेदष्टसहस्तकम्।
यथवाऽष्टशतं सर्पिःसंयुक्तेन पयोम्यसा॥ १९
द्रव्यैविधानप्रोक्तेर्वा महाव्याहृतिपश्चिमम्।
पुनः समापयेह्वोमं परिषेकावसानकम्॥ १८

जुहुयात् ॥ ८१॥८२ ॥

मन्त्री ज्वालावली तनाविति समस्ताग्निमन्त्रैः होमः स्चितः। गणपतये दत्यन्तः सप्तमः। वरवरदे द्रत्यन्तोऽष्टमः। सर्वजनं मे दत्यन्तो नवमः। ततः चर्वर्धमिनं प्राक् स्थापयित्वा। साध्यमन्त्रस्य पीठपृजादिकं कत्वा। बाह्याग्नि-रूपान्तामभ्यर्चे साध्यमनुना अग्निमुखे पञ्चविंग्रतिवारं जुहुयात्। ददं वत्नौकी-करणम्॥ ८३॥८४॥

सुधीरित्यग्निदेवतैकां जानिद्वत्यर्थः । आत्मिन देवतैकां भावयन् मूलेनेकाद्य जुड्यादिति । नाडीसन्धानमेतत् । अय जिह्वाङ्गादिमन्त्रेरिप इला । कुण्डा-न्तरिष्यग्निं पूर्वादितो विद्वत्य सावरणां देवतां तेषु संपूच्य सूलेनाऽष्टनवपञ्च-िंयतिसंख्यं इला आज्येन साध्यचक्णा वा पुनः साध्येन मनुना इनेदित्यादि सक्तकुण्डेषु समानम् ॥ ८५॥८६॥

द्रव्यैर्विधानप्रोक्तैरित्यत्नायं द्रव्यपरिमाणविधिः। कर्षमानं ष्टतम्। श्रुक्ति-मातं पयः। पञ्चगव्यमधूनि तत्समानानि। दुग्धात्ममचमात्रम्। दिध प्रस्ततम्। मुष्टिर्लाजं। पृथ्वसम्बद्धः। गुल्यकरे पलार्थे। प्राधार्धाश्चरवः। इत्तुः पर्वान्तः। पत्रप्रधापूपकदलीनारङ्गफलानि एक्तेक्यः। मातुलुङ्गं च नुःखण्डम्। पनसं दशखण्डम्। नालिकेरम् श्रष्टखण्डम्। बिल्लं तिखण्डम्। तिखण्डं कपित्यम्। स्वीक्तं तिखण्डम्। फलान्यन्यानि श्रखण्डानि। समिधो दशाङ्गलाः। दूर्वी- भूभेवः सभूभवः सः पृषे स्वाहान्तमेव च। ग्रान्ये च पृथिये च महते च समन्वितम्॥ ६६ वायवे चाऽन्तरिचाय महते च समन्वितम् । षादिलाय च वै दिवे महते च समन्वितम्॥ १०० चन्द्रमसे नचवेभ्यो दिग्भ्यश्च महतेऽन्वितम्। महाव्याहृतयस्त्वेताः सर्वेशो देवतामयाः॥ १०१ ब्रह्मापंणाख्यमनुना पुनरष्टावथाइतो: । जुहुयान्मन्तवर्धेण कमीबन्धविमुक्तये॥ १०२ द्रतः पूर्वं प्राणवुद्धिदेहधर्माधिकारतः। जायत्खप्रसुषुप्तीनामन्तेऽवस्याखितौरयेन् ॥ १०३ ततस मनसा वाचा कर्मणेति प्रभाषयेत्। इस्ताभ्याञ्च तथा पटुभ्यामुद्रेगोति भाषयेत्॥ १०४ शिश्वा च यत् स्मृतं प्रोत्ता यदुत्तं यत्क्वतं तथा। तत्मवीमिति संभाष्य ब्रह्मापीणपदं वदेन्॥ १०५ भवलन्ते दिठश्वाऽयं ब्रह्मार्पणमनुर्मतः। चुते तु देशिकः पञ्चानागडले बलिमारभेत्॥ १०६

तिकयुता। गल्ची चतुरङ्गुला। त्रीहिमुद्गमाषयवकोद्रवगोधूमा: मुष्टिमाता:। तण्डुला: तदर्धत:। तिलमर्षपा: चुलुकमाना:। ग्रुक्तिमातं लवणम्। मिरचान्येकविंग्रति:। पुरं बदरमात्रम्। चन्दनागक्कपूरकस्तूरीकुङ्कुमानि तिन्तिणी-फलमानानि।

सिमडोमेऽग्निं स्थितं ध्यायेत्। ययानमाव्यहोमेषु। निवसं शेषहोमेषु।
श्रग्नेरास्ये होतव्यम्। स्वर्धसिम्बूरवालार्भकुङ्कुमचौद्रवर्णोऽग्निः श्रभदः।
भेरीवारिदहस्तिध्वेनः श्रभदः। नागचम्पकपुत्रागपाटलोयृथिकापग्नेन्दो-वरकद्वारसिप्गृलालुगम्थोऽग्निः श्रभदः। प्रदिचिणाग्निर्निष्कम्पः श्रभः।
कुन्देन्दुधवलो धृमः श्रभदः। कृष्णवर्णोऽग्निर्धकमानं नाशयेत्। स्वेतो वायसस्ररो
राष्ट्रं नाशयेत्। भर्भरस्वरः सर्वनाश्रकः। पृतिगन्धो होत्दुःखपदः। किन्ना-व्याशिष्वा धनच्यं स्रस्यं च कुर्यात्। श्रकपारावतिनभोऽग्निः तुरङ्गोहानिक्तत्।
एवंविधेषु दोषेषु सूलेनान्येन प्रायश्वित्ताय पञ्चविंग्रतिवारं जृद्ध्यात्॥ ८०—१०६॥

नचवाणां सराशीनां सवाराणां यथाक्रमम्। द्याइ लिं गत्यपुष्पभूपदीपकामादरात्॥ १०७ ताराणामित्रवनादीनां राशिः पादाधिकं दयम्। मेषादिमुक्ता नचनसंज्ञापूर्वमनन्तरम् ॥ १०८ देवताभ्यः पदं प्रोक्ता दिवानक्तं पदं वदेत । चारिभ्यश्वाऽय सर्वेभ्यो भृतेभ्यश्व नमो वदेत्॥ १०६ एवं राभौ तु सम्पूर्णे तिस्मंस्तदत् प्रयोजयेत्। तथा राष्ट्रिधिपानाच्च ग्रहाणां तव तव तु॥ ११० सप्तानां करणानाञ्च दद्यान्मीनाह्यमेषयोः। चन्तराली वलिस्त्वेवं संप्रोक्तः कलगात्मकः ॥ १११ पुनर्निवेदामुद्धृख पुरावत् परिपूच्य च। मुखवासादिकं दत्त्वा स्तुत्वा तदात्त्रया पुनः ॥ ११२ स्तुत्वा यथावत् प्रणमेद्गत्तियुत्तस्तु साधकः। **ग्रष्टाङ्गं** वापि पञ्चाङ्गसुभाभ्यां वा समाहित: ॥ ११३ दोर्भ्यां पदाभ्यां जानुभ्यामुरसा शिरसा दशा। वचसा मनसा चेति प्रणामोऽष्टाङ्ग ईरितः॥ ११४ बाइभ्याञ्च सजानुभ्यां शिरसा वचसा धिया। पञ्चाङ्गकः प्रणामः स्थात् पूजासु प्रवराविमी ॥ ११५

गुर्वाद्यास्तारादिका यागमन्ता लोक्षेत्रान्तास्ते चतुर्थीनमोऽन्ताः। पूजायामप्रानिकार्ये दिठान्ता बीजैः पूजा स्वादिभक्त्या वियुक्तैः॥

मेषादिसुक्के ति । विलमन्त्रोद्वारः । नचत्रसंच्चां पूर्वसुक्का । मेषादिराशि-संचामनन्तरसुक्का । देवताभ्य द्रत्यादि वदेदित्यन्वयः । श्रिष्ठिनी भरणी क्रित्तका-पादनचत्रमेषराधिदेवताभ्यो दिवानकच्चारिभ्यः सर्वेभ्यो भूतिभ्यो नम द्रत्यादयो मक्काः । राश्विधिपविलमन्त्रेषु तत्तद्राश्विधिपितनामसंयोगच विशेषः ॥ १००॥ ॥ १०८॥१९०॥११०॥११९॥

पुनिनेवेयमुदृत्येति। पानीयं समर्प्य यथाविधानं जलं दस्वा गण्डूषदन्त-धावनादिकं समर्प्य। अर्घ्याद्यष्टकं दस्वा प्रसरपुष्पाञ्जलिं विधाय दर्पणादिकं तैर्भन्तै: प्रयक्केत्। वाससी च पुनरङ्गुलिभूषां होमक्तत् सुमुखजप्रवरेषु । द्रैश्वरार्पणमिति प्रति दस्वा वर्धितो दिजमुखेरितवाग्भिः॥ ११७

> नत्वा ततस्तनुभृते परमात्वने खं द्रव्यार्धमेव गुरवे चतुरंशकं वा । दत्त्वा दशांशमयवापि च वित्तशाट्यं हित्वाऽपेयेद्विजतनं तदधीनचेताः ॥ ११८

वृद्धिः सवासना क्रुप्ता दर्पणं मङ्गलानि च।

मनो वृत्तिर्विता ते तृत्यक्पेण कल्पिता ॥

ध्वनयो गीतिरूपेण प्रव्दा वाद्यप्रभेदतः ।

छताणि तव पद्मानि कल्पितानि मया प्रभो ॥

सुषुन्ता ध्वजक्पेण प्राणाद्याश्वामरात्मना ।

श्वहङ्कारो गजत्वेन क्रुप्तो देहो रथात्मना ॥

इन्द्रियाण्यश्वक्पाणि प्रव्हादि रथवर्क्षना ।

मनः प्रयह्कपेण बुद्धिः सार्थिरूपतः ॥

सर्वेमन्यन्यया क्रुप्तं तवोपकरणात्मना ॥

द्रित राजोपचारान् दत्वा । पुष्पाञ्चिलं विधाय । प्रसन्नाघ्यं दत्वा । मूलमन्तं यत्त्र्यनुसारेण जक्षा । समर्थ । प्रदिचणलुतिनमस्कारादिकं विधाय ।
देवतानुज्ञया तृत्तरतः कर्नरीं स्थापयेत् । ईयानकोणे पूर्वसञ्चिते विकिरे हेमवस्त्रादिसंयुक्तां तोयपूणां कर्करीं स्थाप्य । तस्यां सिंहस्थां खड़खेटकधारिणीं घोररूपां पश्चिमास्थामस्त्रदेवतां संपूच्य । चलासनेन प्रदिचणं नालमुक्तवारिणा साघ्वं नयन् रचतित लोकपालानां देवाज्ञां आवियताऽस्त्रमन्त्रेण यथापूर्वं स्थापयेत् । पूजयेच । पुनस्ववधें स्थापितिऽन्ती पुनस्त्रं पाचयेत् । पात्रमस्त्रेण प्रचास्थ । मूलजप्तानां तण्डूलानां प्रस्तिपञ्चदयमं तत्राऽक्षेण निच्चिय । प्रचास्थ । गव्यपयसा संपूर्य । कवचेन तन्त्रुखं पिधाय । प्राङ्मुखो मूलमन्त्रं जपन् पचेत् । मूलेन तक्षाऽभिघारं दत्वा कवचेनाऽवतार्याऽस्त्रजप्ते क्ष्यास्तीणें मण्डले संस्थाप्य । विधा विभच्य । देवायाऽन्यये च भागदयं दत्वा । परं प्रिष्येण साधें भुक्ताऽऽचान्याऽदान्तं प्रिष्यमानीय । सकलीक्तत्य । तालप्रमाणं ह्रज्ञप्तं दन्तकाष्ठं तस्त्रे द्यात् । स तेन दन्तान् संशोध्य । प्रचाल्य । विस्च्याऽऽचम्याऽऽगच्छेत् । तं ग्रिखानस्थाभिरचितं कत्वा । वेद्यां दर्भोस्तरे तेन साधें प्रयोतित्यधिवासः ।

श्रय पटुरवमुख्यवाद्यघोषैर्दिजमुखनिष्यतदाशिषां रवेण । सुनियतमिष सुस्थितं च शिष्यं कालशजलैरिभषेचयेद् यथावत् ॥ ११८ यथा पुरा पूरितमचरैर्घटैः सुधामयैः शिष्यतनौ तथैव तैः । प्रपूरयन्मित्ववरोऽभिषेचयेदवाप्तये सङ्चु यथेष्टसम्पदाम् ॥ १२० विमले परिधाय वाससौ पुनराचम्य गुरुं प्रणम्य च । निकटे समुपासते वदेदिप शिष्याय मनुं विशो गुरुः ॥ १२१

ततः प्रातक्ष्याय क्वतनित्वपूजो नैमित्तिकोमिष जपादिसमर्पणान्तं विधाय ग्रुइं शिष्यमानीय। पञ्चगव्यं प्राथित्वा। तं कुण्डसमीपे नीत्वा तं दिव्यदृष्ट्या विलोक्य। तचैतन्यं स्वद्वदेये संयोज्य। संचिपतो विस्तरतो वाऽश्वशोधनं कुर्यात्॥११२॥११३॥११४॥११५॥११६॥११७॥११८॥

मन्त्रवर्णपदभुवनतत्त्वकलाध्वनः पदान्धुनाभिद्धज्ञालमूर्धेस स्मृता श्राचार्यकुण्डे सप्टतेस्तिलेरमुकमध्वानं ग्रोधयामि खाइति प्रत्येकमध्वनामाइत्यष्टकं
ग्रदुध्यर्थे इता। क्रमेण विलाप्य। स्टिक्रमेणोत्पाद्य। खद्दत्स्यं चैतन्यं तत्र
नियोज्य। मूलेन पूर्णां इत्वा। देवतां कलग उद्दास्य। पुनर्व्याद्वति जिद्धाक्षादीनां इत्वा परिविचात्मिन श्रान्मुद्दास्य। निवमन्त्रेण श्रिष्यनिवे बद्ध्वा।
तं मण्डलमानीय। तेन कलग्रस्थे देवे पुष्पाच्चिलं कारियत्वा। नेत्रवन्धं विश्वज्य।
सर्वस्वादिक्रमेण दत्तदिचणं तं दर्भसंस्तरे स्थापियत्वा श्रात्मयागक्रमेण तं संद्वत्य।
सर्वस्वादिक्रमेण दत्तदिचणं तं दर्भसंस्तरे स्थापियत्वा श्रात्मयागक्रमेण तं संद्वत्य।
सर्वाद्या। साध्यमन्त्रन्यासादिकं तच्छरीरे विधाय। कलग्रस्थदेवाय पुष्पाच्यिलं
विधाय। तं निष्कलोक्तत्योद्द्वत्य धत्वा श्राभिषञ्चतो गुरोर्भावनाप्रकारमाह—श्रय
पटुरविति। पटुरवाणां मुखे भवा या उत्त्वनी साच्चिरूपिणी तेन वाद्या समनी
तस्या चोषेः द्वारभूतेः शिष्यग्ररीरं प्रविध्य। तद्दिजमुखात् कुण्डलीमुखानिष्यततामाग्रिकामिच्छाग्ररीराणां ब्रह्मादिपच्चमूर्तीनां कारणभूतेन रवेण द्वारभूतेन
संस्यर्भव्यापिनी समनीद्वारेण परमपदं प्राप्य। सुनियतमिष शिष्यं देवताविग्रहरूपेण सुस्थितं ध्यात्वा। कलग्रजलैः कला यिस्वन् ग्रेरते परमात्मिन तद्वपैः जलैः
यथाबदमेदेनाऽभिषेचयेत् दत्यर्थः॥ ११८॥

श्रभिषेककाले मात्रका मनसा श्रनुलोमेन जप्तव्येत्याह—यथा पुरेति। मन्त्रिवर इति। मात्रकानन्तरं मूलं त्रिक्चरन् श्रभिषेचयेत्। तदनन्तरं न्यासादिकंच कुर्योदिति उक्तम्॥१२०॥

विशो गुरुरिति। शिष्यहृत्पुण्डरीकस्थां देवतां संपूच्य। तस्य दिचणकर्णे

Downloaded from https://www.holybooks.com

गुरुषा समनुग्रहोतं मन्तं सद्यो जपेक्कताहत्त्वा।
गुरुदेवतामनूनामैक्यं सम्भावयन् धिया शिष्यः॥ १२२
मन्ते मन्त्रगुराविष मन्त्री मन्त्रस्थ देवतायां च।
चित्रु विहितसततभिक्तः प्रेत्येह निजीप्मतं फलं लभते॥ १२३
सङ्चेपादिति गदिता हिताय दीचा
जप्तृषां प्रवरफलप्रदाऽचिराय।
प्राप्यैनां जपविधिरादरेश कार्यी
विदद्भः सहतविधिनिजिष्टसिद्ध्ये॥ १२४
प्रोक्तेनैवं कलग्रविधिनैकीन वाऽनिककुमीभैक्या यो वा सुमितरभिषिच्चेद्वरो मन्त्रजापी।
कामान् प्राप्नोत्ययमिह परचापि किं तव चित्रं
लोकैश्चन्त्यो न खलु मिण्मन्त्रीषधीनां प्रभावः॥ १२५

द्रित श्रीप्रपञ्चसारे षष्ठः पटलः॥

सर्षिक्कृन्दोदैवतं त्रिश्च उद्यार्थं। सोदकं दश्वा। स्वयं च निजयित्ताहान्यनवाप्तरं जपेदित्यर्थः॥ १२१॥ १२२॥ १२३॥ १२४॥ १२५॥ दति स्रोपद्मपादाचार्यक्षते प्रपञ्चसारविवरणे

षष्ठ: पटल: ।

चयाऽचराषामधिदेशतायाः समस्तवोधिसितिदोपिकायाः अशिषदःखप्रशमाय न्यां वत्ये जपादेः प्रवरं विधानम् ब्रह्माऽस्या क्षियीरित: सुमितिभिगांथवमुत्राञ्च त-क्कल्स्सेव सरखती निगहिता मन्तेषु तहेबता। शाद्यनाखरषट्नालघुमरयोरनास्थितैः नादिमि-

सर्वेमन्त्रज्ञपाट्: बिपिन्यासादिपूर्वेजातात् सर्वेमन्त्रमग्रज्ञानग्रज्ञिकपत्वेन विगयानाते: क्रमेण मधिता न्यसा: षड्ड्रानि च ॥ २

ज्याधान्याच प्रथमतो माह्यकाविधानं वक्तुमारमते— ध्येति। सर्वेमत्वसामान्यppecीचात्रयनानन्तर्थेमध्यम्दार्थः। समस्तवोधिस्थितिदीपिकाया इत्यचराधिदेवताup पाध्यन्ति। वोधानां ज्ञानग्रित्रयसात्रकानां ग्रव्हानां स्थितयः वैखरी मध्यमाsquared पराखन्ति। वोधानां ज्ञानग्रित्रयसात्रकानां ग्रव्हानां स्थितयः वैखरी मध्यमाsquared पराखन्ति। तासां दीपिका उक्यनीग्रित्तार्थः।
squared समस्तानां वोधानां स्थितिः पर्यवसानं यिद्धान् परमात्रकानि तस्य
squared समस्तानां वोधानिः स्थिवण्यां वाक्षक्त्यत्वेन ब्रह्मात्रविक्याः।
squared समस्ता वोधास्तिष्ठन्ति येषु विषयेषु तस्य सर्वस्य दीपिकाया इत्यर्थः।
squared समस्ता वोधास्तिष्ठन्ति येषु विषयेषु तस्य सर्वस्य दीपिकाया इत्यर्थः।
squared समस्ता वोधास्तिष्ठन्ति येषु विषयेषु तस्य सर्वस्य दीपिकाया इत्यर्थः।
squared समस्ता वोधास्तिष्ठन्ति येषु विषयेषु तस्य सर्वस्य दिनियोगोन्तिः।
squared विन्द्रविसगौ वीजग्रक्ते। हसावित्यन्ये। ततो हिमिति वीजं स इति ग्रक्तिः।

इत्युमयाविरोधन सिष्टं मवति । अघाइनन्तरमचराषाम् श्रिष्टिवताया माढकाया मुबनाधिपतिरित्बर्धः कस्थानन्तरमिति शाह—श्रिषट्वताया इति। जपादे: प्रवरं विधानं वच्य इत्यन्वय:।

प्रणवानन्तर्यमत्याष्ट्र—जपाहिरिति। प्रणववासमवग्नस्यनन्तरं नमीऽन्ता वर्षा जपादी प्रयोत्तव्या इत्ययः ॥ १ ॥

बामबानन्तर्यमयाह—समस्ति ।

उन्नं चेति देवीपद्योगः ज्ञामाहि-स्वित:। माहका मरखती देवता। क्रमेण कथिता न्यसा इति। योग उत्तः। भुवनिष्वयीदि योगे चार्यं विशेषः ॥ र ॥ मुमतिमिरिति विधिषदयोगः स्चितः।

#### मुक्तिमाञ्चराख्यस्

पञ्चाण्यहणीरेविहितवहन्त्राःपाह्यम्नुम्बायहणेनेहेविहित्याहम् ह्यां भाखत्मपहीकाजित्याणकाणामिन्दुकृत्यावहाताम् । ब्रमस्यक्तमाचित्यावस्य । व्यसंस्या-म्यस्यक्तमामित्यक्तम्य । माम्यस्य । मामन्य । प्रतिभाष्य । प्रतिस्थान्य । अधिस्य । ॥ ३

काननहत्तद्वाचिश्रतिनोगखीष्टरेतसूर्यास्य । हो:पत्सन्ध्यप्रेषु च पाखंदयपुष्ठनामिनठरेषु ॥ ४ इहोर्मुलापरगलक्वेषु इहाहिपाणिपाद्युगे । नठरानल्योव्यपिकसंद्वाव्यस्य्यो वर्णान् क्रम्यः ॥ ५ संदीखतो विमलधोग्रिणाऽनुभिष्टो

संहीसिती विसल्धीगुरुणाउनुणिष्टी न्यां स्मित् सुनियतः प्रजपेच तावत् । याद्वेस्तियो प्रतिहनस्पाद्यस्यात् ॥ ६ याद्वेस्तियोग्धियं ॥ ६ स्रोमावःसचतुर्देशस्यात्मित्यम् स्वामाविःस्त्रिक्यम् ।

साबिखन च सप्तमाणैवधुनासाशासु संवेष्टितं वणीं शिर्मि स्मृतं विषगहप्रश्रंसि स्थुन्नयम् ॥ २

भारतीमित नाहाबासकं सृक्षक्यं काशितम्। तामिति परं चिहासकं भारती ता भुवनेखरीकपिणीमित। स्थूबस्यानेऽपि पाणाङ्क्रमपुरसकाच-वस्ययोगः स्वितः॥ ३॥

विसन्धेशिरित तत्तर्न्यत्वामे तत्यारायणाहि व्यासिक्सरणं स्वितम्। मुक्णाऽनुषिष्ट इति करन्यासाहिकं स्वितम्। त्याहिषह्कं तनाहिषु व्यासिक्त ककाराहिर्द्यकं हचकानिष्ठायह्मुनीषु व्यापकाहित्यमह्मुनीपवेषु न्यायाः मुक्तराप क्षेत्रते क्ष्यवर्थसानामान्यपटलोत्ता न्यासः। यदेत कार्या दिति। भूमियत इति ब्रह्मवर्थसानामानाहित्यमाः स्विताः। त्याप यजेहिति

तपणामवकापस्थानगदिकम् उज्ञम् ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ स्ब्रीत । पाराथणाब्योमानिःचीत । इनारसकाराबुद्धती । प्रतिह्लं प्रार्कोत । पाराथणाबराणां यज्ञवसारेण नेवनं स्वितम् । ऋग्वेहादिगतनगैपश्चारोनां च सम्बर्धे

प्रविधाय पद्ममय पीठमयो कयितक्रमेण विधिनाऽभियजेत्। नवभिश्व शक्तिभिरमुव सहावरणै: समर्चयतु वर्णतनुम्॥ ८ मेधा प्रज्ञा प्रभा विद्या धीर्धृतिस्मृतिबुद्धयः। विद्ये खरौति संप्रोत्ता भारत्या नव शत्तयः ॥ ८ यङ्गान्यादी तदनु च कलायुग्मशयाऽष्टवर्गान् ब्रह्माखाद्याः शतमखमुखाद्यानयो लोकपालान् । मुख्यैर्गन्धैः प्रवर्कुसुमैधूपदौषेर्निवेदी-र्वर्णान् जापी यजतु दिनशो भारतीं भिततनमः॥ १० ब्रह्माणी माईशी कीमारी वैषावी च वाराही। दुन्द्राणी चामुग्डा समहालच्मी समातरः प्रोत्ताः॥ ११ वर्गस्वरयादांशाः क्रमेण कलधीतरजततांचाः स्यः। द्रित रचितं मचकमिदं साधकसर्वार्यदायि सततं स्यात्॥ १२

विवारमभः परिजप्तमेतया पिवेद्दिनादावपि विद्यया सुधीः। अनेडमूकोऽपि कवित्वगर्वितः पराच्च सिद्धं लभतेऽर्कमासतः॥ १३ तद्योग: [सद्रयोग:] ॥ ७ ॥

विधिनाऽभियजेदिति । पृथिव्यनन्तरं विद्यास्थियोगः सूचितः । प्रविधायेति यम्बजीवादियोग:। अमुतेति। श्रों क्लों वर्णाबाय सरखत्यासनाय नम: इति पीठमन्त्र: स्चित:। वर्णतनुमिति मात्रक्या मूर्तिपूजा ॥ ८ ॥ ८ ॥

चाऽष्टवर्गानिति चग्रव्देन व्यापिन्यादिश्रितिभियतुर्धमावरणं स्चितम्। व्यापिनो पालिनो वाचिनो क्लेदिनो घारिणो मालिनो इंसिनो प्रान्तिन्य: त्रचवलयपुस्तकधारि**ण्यः। ब्रह्माणी कनकवर्णा** कमण्डलुवरदाभयधरा । शूलपरश्चदुन्दुभिकपालधरा माहेश्वरी । श्रङ्कुश्चदण्ड-खटुाङ्गपायधरा कौमारी। चक्रवण्टाकपालगङ्कधरा वैण्यवी। मुसलखङ्गखेटका-चड्कुशतोमरपाशकुलिशधरा इन्द्राणी। वाराष्ट्री। श्रुलक्षपाण-अचस्रक बीजापूर कपाल पङ्गजधरा चामुख्डा वृश्चिर:कपालधरा रता। महालक्सी:। शतमखमुखाद्यानिति – शतमखमुखा: लं रं टं चं वं यं सं हं क्री अमिति बीजानि। तान्यादी येषां लोकपालानां ते तथोताः। वर्णान्-जापोति वर्षजापो वित्यर्थ: ॥ १० ॥ ११ ॥ १२ ॥
Downloaded from https://www.holybooks.com

कमलोद्भवौषिधरसेन वचया पयसा च पक्कमय सिंपि।

श्रयुताभिजप्तममुना दिनशो लिइतां किवर्भवित वत्सरतः ॥ १४

वर्णीषध्या ग्रताभिः कलशममलधौरिद्भरापूर्यं नूनं

प्रातस्तेनाऽभिषिञ्चेद्दशशतपरिजप्तेन यं वापि मासम्।

स स्थान्मेधेन्दिरायुः प्रशमकिवयशो विश्वसंवादयुक्तो

नारौ बस्थाऽपि नानागुणगणिनलयं पुतवर्थं प्रसृते ॥ १५

श्राधारोद्यक्तिविन्दृत्यिताया वक्ते मूर्धेन्दुं यसन्त्याः प्रभायाः।

चाद्यान्तार्णान् पातयेदुविक्तिसोमप्रोतान्मन्त्री मुच्यते रोगजातैः॥

श्रिप विद्ययेति। कर्णिकाबीजयोगः स्चितः। श्रथवा श्रिपशब्देन दशाचरीयोगः विद्याश्रव्देन त्रेपुराणामन्यतमयोः योगः स्चितः। सुधीरित्याधारेषु पद्मवर्णादिचिन्तनम्। श्रयमत्र प्रयोगक्रमः। खयं देवताविश्रहो भूत्वा। लिपिपद्मे इस्ते संकल्पा। तिस्मन् जलमादाय। ऐ क्लीं सीः श्रः वद वद वाग्वादिनि खाहा श्रः सीः क्लीं ऐ एवं चकारान्तं जपित्वा। चाद्यकारान्तमेव सिवन्दुकं जपित्वा। एवमेव सिबन्दुविसर्गम् श्रकारादिचान्तं जपित्वा पिबन्। मूलाधाराद्याधारेषु चतुःषद् दश द्वादश षोड्श दिदलपञ्चेषु वर्णानां वादि वादि-डादि कादि श्रादि हादीनां दीपश्रिखावद्व्याप्तिं ध्यायेत्। पुनरप्येवं दिवारं पिबन् वर्णानामास्यान्तरम् उद्गमनम् श्रास्थाच्छास्त्राद्याकारेण निर्गमनं च ध्यायेत्। सप्तत्येकवर्णेर्वा तिवारजप दति।

अप्ययुताभिजप्तमिति पूजाहोमादिकसुत्तम् ॥ १३ ॥ १४ ॥

कलभ्रममलधीरिति कामनानुगुणबीजयोगादिकं स्चितम्। मेधाकामस्य द्वीर्योगः। द्रन्दिराकामस्य तद्योगः। श्रायुषि जुंसंयोगः। प्रभमे प्रणवयोगः। कवित्वे वाग्भवयोगः। यमसि श्रजपायोगः। विष्वसंवादे शक्तियोगः। नानागुणाश्रयपुत्रकामे सर्वयोग द्रति।

श्रयवा भानुवारे मध्यप्रागादि दिन्नु नवक्तत्रशान् मुक्तामाणिकावैडूर्यंगोमेद-वन्यविद्रुमपुष्परागमरकतनीलरत्नयुतान् संपूच्याऽभिषिच्चेत्। तत्न मध्ये सर्वैः बीजै: देवीं संपूच्य। दलकुमोषु च्लीः इत्यादिभिः व्यापिन्याद्याः पूच्याः। श्रान्तिन्या दुर्गावीजेन पूजा तिलोच्छमुद्रिका नवरत्नसुद्रिका वा कलितसङ्कता कार्या। कलश्रजपपूजा चोममिचता॥१५॥

वृक्तिसोमप्रोतानिति। अग्नोषोमात्मकानित्यर्थः। मन्त्रोति। भी क्रीं Downloaded from https://www.holybooks.com विन्यासैरय सजपेईतार्चनाद्यै-र्ध्यानेन प्रभजति भारतीं नरी यः। स श्रीमान् पुनरिचरेण काव्यकर्ता स्त्रेलादीन् जयति जरापसृखुरोगै:॥ १७

चृ' स्वं नमः। श्रों हीं ज़ुं त्वं नमः। श्रों हीं हं हं नम इत्यादिक्रमेण पात्रयेदित्यर्थः॥१६॥

विन्यासैरिति। श्रुष सिवसर्गं सिबन्दु विसर्गं सिबन्दु सकल सिक्रेशवादि-सत्रीकर्णादि समितिकमलामार समारकमलामित समिति सक्रमल समारन्यासैरन्थै-स्रेत्यर्थः। जपासैवंविधाः। इतार्चनाविधी माहकोत्ती।

ग्रुडन्यामे ग्रङ्गिध्यानादिकं साहकायामुक्तप्रकारेण द्रष्टव्यम्। सरस्वती एव देवता।

विसर्गन्यासे विसर्गान्तान्यङ्गानीत्येव विश्वेष:। ध्यानपूजादिकं समानम्। सृष्टिसरस्वती देवता।

विन्दुविसर्भयोगे तथाविधानि श्रङ्गानि । स्थितिसरस्वती देवता । ध्याने तु विश्रेष: । सिन्दूरवर्षे वराचस्त्रचरगपुस्तकधरं देवं ध्याला । तत्पार्खे काञ्चनाभां प्रस्तकाचमासाधरां देवीं ध्यायेदिति ।

सविन्दुन्यासे संहारसरस्रती देवता। रक्तवर्णीम् अचमालाटङ्गस्रगपुस्तकधरां ध्यायेत्।

सकलन्यासे प्रजापितः ऋषिः। गायती छन्दः। कला सरस्रती देवता। इस्वदीर्घान्तरस्थैः प्रणवैरङ्गानि। पद्म चन्न शूलस्रगाचस्त्र पुस्तक टङ्क कपालशङ्घ-कलग्रधरा सुक्ताविद्युत्पयोद स्फटिक जपावर्णपञ्चवदना श्रुक्तवर्णा ध्येया।

केशवादियुतन्यासे प्रजापितः ऋषिः। गायत्री छन्दः। अर्धलस्त्रीनारायणो देवता। दीर्घषट्कयुक्तेन कामेनाऽङ्गानि। अथवा श्रों नमो ज्ञीं नमो नारायणाय हंसः सोऽहं श्रं कं खं गं घं छं त्रां श्रों नमो नारायणाय हंसः सोऽहं देव्ये हृदयाय नमः। दत्यादिमन्त्रेरङ्गानि कुर्यात्। पद्मिनी विश्वपत्नी वरदा कमलरूपा-श्रू विन्योऽविश्वष्टाः शक्तयः। पद्म गदा शङ्क चक्र पुस्तक पद्मादर्शे रत्नकलश्वरो विद्युत्पयोदवर्णी ध्येयः।

श्रीकर्छादियुतन्यासेऽस्वरीष ऋषिः। श्रनुष्टुप् छन्दः। श्रर्धनारीश्वरो देवता। दिचिणामृतिगायत्रौ ऋषिच्छन्दसी इत्यन्धे। षड्दीर्घयुजा इसाऽङ्गानि। श्रथवा

कलाः कला नादभवा वदन्यजाः कचादिवर्णानुभवाष्टतादिकान् । पयादिकान्याचरजाश्च विन्दुजाः क्रमादनन्ताविधकास्तु षादिकान् ॥

> कुर्यात् कलाभिराभिर्भन्ती दिनशस्तनी कलान्यासम्। साब्रिध्यक्तत् स मर्थः प्रतिमाकलशादिषु प्रविच्चेयः॥ १८

यों नमो भगवित ब्रह्माणि रच रच पद्महरते मां रच रच यं कं खं गं घं छं यां हीं हसी: सबीविन सबीविन हृदयाय नमः। यों नमो भगवित माहेखिर रच रच तिश्र्वहरते मां रच रच इं चं छं जं भं जं ईं हीं हसी: जध्वेकिशिनि शिरसे खाहा। यों नमो भगवित कीमारि रच रच शिक्तहरते मां रच रच छं ठं छं छं णं जं हीं हसी: जिंटलकिशिनि शिखाये वषट्। यों नमो भगवित वैश्वावि रच रच चक्रहरते मां रच रच एं तं यं दं धं नं ऐं हीं हसी: मायाकै लोक्यहिपिण सहस्वपरिवर्तिन कवचाय हुं। यों नमो भगवित वाराहि रच रच दंप्रहरते मां रच रच यों पं फं वं भं मं यों हीं हसी: ताराचिणि नेत्रत्रयाय वौषट्। यों नमो भगवित दन्द्राणि रच रच वज्रहरते मां रच रच यं यं लं वं यं पं सं हं लं चं यः हीं हसी: मारय मारय अस्ताय फट्। यों नमो भगवित चामुण्डे रच रच पाश्रहरते मां रच रच यं हत्वाहि ह्रखाष्टकं कादिचान्तं दीर्घाष्टकं चोक्ता सर्वाइः रच रच सर्वाइव्यापिनि खाहा इति मन्त्रेरङ्गानि व्यापकं च कुर्यात्। वस्वकाञ्चनिमोऽचमालाङ्कुश्रपाश्रवरद्वरो धेय:।

श्रतिकमलामारयोगे शतेः ऋषादिकं न्यसेत्। दिरुत्तेवीजैरङ्गानि। श्रचस्त्रकृपञ्चश्रर पद्माङ्कुश पाश्रपद्मेत्तुधनुः पुस्तकधरा श्ररूणा ध्वेया।

समारकमलाप्रक्तिन्यासे सम्मोहनगायत्रोजगज्जनन्य ऋषादयः । दिरुक्तेनिन-रङ्गानि । पञ्चवाण पद्माङ्कुणाचमाला पुस्तकपाणपद्मधनुर्धरा ध्येया ।

सम्मान्यासे मित्तवदङ्गणीदिनम्। यनसगङ्कुमपामपुस्तकधरा ध्येया।
सम्मान्यासे स्वीनजवदङ्गणीदिनम्। यनस्वसमलदयपुस्तकधरा ध्येया।
सकामन्यासे कामबीजवदङ्गणीदिनम्। यनस्वक्मएरचापपुस्तकधरा ध्येया।
स स्वीमानिति। केमवादियोगे स्वीनोजयोगे च स्वीरव फलम्। कलायोगे
काव्यकर्तृत्वम्। स्वीक्ष्यादियोगे स्वेलादिजयः। जरापसृत्युरोगादिजयोऽन्येषाम्। सवीस्वीत वा॥१७॥

कलाः कला इति कलान्यासे वर्णयोगन्नममाह । प्रसङ्गाचान्यत्॥ १८॥
मन्त्रीति । कलान्यासे पाषाङ्कुग्रत्यचरादियोगः स्चितः॥ १८॥
Downloaded from https://www.holybooks.com

मन्बोद्वारविधानेन वर्णव्यत्यासक्रुप्तिकृदिष्टा। याभिः श्रीकर्छादिप्रोत्तीर्वा नामभिवा विशेषत्तीः॥ २० **अष्टाचरोत्तमनु**वर्यविशिष्टसृत्तिं संस्मृत्य विषामि मिल्तिमो यथावत्। वर्णेन्धंसेदिप पुरेव च केशवादि-मुर्खा युतैर्वेषुषि भक्तिभरावनमः॥ २१ कट्रादीन् भितायुतान् न्यसेट् याद्यांस्वगादिसप्तधातुयुतान् । श्रीकारठादी विद्वान् वर्णान् प्राग्वीजसंयुतां आपि ॥ २२ सिन्द्रकाञ्चनसमोभयभागमध-नारौग्वरं गिरिसुताहरचिक्नभूषम्। पाशाभयाच्चवलयेष्टदहस्तमेवं स्मृत्वा न्यसेत् सक्तवाञ्कितवस्तुसिद्ध्यै ॥ २३ शत्त्वा शत्तिश्रीस्यां शत्तिश्रीक्षीं भर्गविदेशीं:। श्रीशक्त्या युगस्मराद्यैरयवा विह्तिः सम्हद्वये न्यासः॥ २४ त्रयाऽनया पञ्चविभेद्शिन्नया प्रपञ्चयागस्य विधिः प्रकथ्यते । क्रते तु यस्मिन्नि साधकोत्तमाः प्रयान्ति निर्वाणपदं तद्व्ययम् ॥ २५

विशेषज्ञेरिति। उदारस्य मलमंहाररूपत्वं जानिङ्गरित्यर्थः॥२०॥
केशवादिन्यामे विशेषमाह—अष्टाचरित। अष्टाचरपटल उत्तो यो मनुवर्यस्तेन विशिष्टमूर्तिं विशामिति। वर्णौर्ध्वभागेऽष्टाचरयोगोऽप्युत्तः। विशामिति। वर्णौर्ध्वभागेऽष्टाचरयोगोऽप्युत्तः। विशामिति श्रियमपीत्यर्थः। मन्त्रितम इति वर्णौदी विप्रटादियोगः स्वितः।
यथावदित्यर्थलक्मीनारायणध्येयत्वं स्वितम्। न्यमेदपौति पूजादिकमपि
कार्योदित्यर्थः॥२१॥

त्रादीनिति। त्राणां श्रीकण्डादिमूर्तीनामादी स्थितान् वर्णान् प्रक्तियुतान् मूर्त्यन्ते पूर्णीदर्यादिप्रक्तियुतान्। याद्येस्वगादिधातुयोगः सर्वन्यासेषु समानः। श्रीकण्डादी विद्वानिति। श्रीकण्डादिमूर्तीनामादी वर्णानासुपरि पञ्चाचरी-विद्यायोगः उक्तः। प्राग् बोजसंयुतानिति वर्णादी प्रणवप्रक्तिप्रासादयोग उक्तः। श्रपीत्यजपादियोगः॥ २२॥२३॥२४॥

पञ्चितिभेदभित्रयेति । पञ्चाशत् सप्त नि देत्रसमन्त्रसम्बद्धयेत्यर्थः । सशक्ति-Downloaded from https://www.holybooks.com पूर्वे महागणपतिं खिवधानसिद्धक्रपञ्च साङ्गमपि सावरणं विचिन्छ ।
बीजेन संयुतमृचा प्रजपेत मालामन्तं निजेष्टविधयेऽविह्तो यथावत् ॥ २६

सचतुश्रत्वारिंशदारं बीजं तथैकवारस्यम् ।
प्रजपेचतुरावृत्या मालापूर्वं मनुञ्च मन्तितमः ॥ २०
समृनिक्कन्दो दैवतमिष साङ्गमात्यकां च विन्यसित् ।
प्रागभिष्ठितेन विधिना वार्गितयं ग्रहांश्च सप्त तथा ॥ २०
वदने च बाहुपादिवतये जठरे च वचसि यथावत् ।
श्वर्काद्यान् विन्यसेत् क्रमेण मन्त्री स्वरादिवर्गेशान् ॥ २६

कमलामार समारकमलाशिक संशक्तिकमला संशक्ति समारपञ्चन्यासभेदयुतयेति वार्धः। साधकोत्तमा इति प्रपञ्चयागादौ तत्त्वस्प्रहामधिकार उक्तः॥ २५॥

पूर्विमिति। लिपिन्यासात् पूर्वे नित्यलिपिन्यासादुत्तरिमत्यर्थः। अवहित इति बीजादीनां ध्यानभेदः स्चितः। यथावदित्यङ्गादिन्यासपूर्वेकत्वम् ॥ २६ ॥

मन्त्रितम इति विभूतिमन्त्रजपः। बीजषट्कानन्तरं महाविभूते वरे वरहे सर्वजनविमिद्दिनीत्यादिविभूतिमन्त्रः॥ २७॥

यहां सप्तेति नवयहन्यासः स्वितः ॥ २८ ॥

प्राणाग्निहोतार्थं सप्तग्रहन्यासस्थानमाह — वदन इति । श्रयमत न्यासक्रमः । स्वरस्थाने स्वरान् विन्यस्य । तानुक्का । स्वराधिपतये सूर्याय भगवते नमः । इति स्वरस्थाने व्यापयेत् । कवर्गं न्यसित्वा । तानुक्का । कवर्गाधिपतये मङ्गलाय भगवते नमः । चवर्गाधिपतये ग्रक्राय नमः । इत्यादयो व्यापकमन्याः ज्ञातव्याः । यथावदिति प्रणवम्पक्किमृत्वमन्त्वादियोगो व्यापकन्यास्य सूचितः ।

मन्त्री खरादिवर्गेशानिति। भगवत्पदस्य तत्तदिधपितपदस्य च योग उत्तः। खरानुक्वा सोममण्डलाय नम इति मूर्धदिगलपर्यन्तं व्याप्य। स्पर्शानुक्वा स्पर्यमण्डलाय नम इति गलादिनाभिपर्यन्तं व्याप्य। यादिकमुक्वा श्रम्नमण्डलाय नम इति गलादिनाभिपर्यन्तं व्याप्य। यादिकमुक्वा श्रम्नमण्डलाय नम इति नाभ्यादिपादान्तं व्यसिदिति मण्डलत्ययन्यासः। श्रादिठान्तमुक्वाऽग्नि-मण्डलाय नम इति मूर्धादिहृदयान्तं व्यसिद्धा। डादिचान्तमुक्वाऽग्नि-मण्डलायेति हृदादिपादान्तं व्यसिद्धित श्रग्नोषोमन्यासः। श्रादिचान्तमुक्वा

तारश्च शिंतरजपा परमात्मवीजं
वक्नेः प्रिया च गदिता द्रित पञ्च मन्ताः।
एभिक्तृतीयलिपिभः कथितः प्रपञ्चयागाह्वयो इतिविधः सक्तलार्थदायौ॥ ३०
ब्रह्मा स्थाहिषरस्य च छन्दः परमान्विता च गायतौ।
सक्तलपदार्थसदर्थपरिपृषी देवता परं ज्योतिः॥ ३१
जायाऽग्नेर्हृदयमयो शिरश्च सोऽहं
हंसात्मा त्वय च शिखा स्वयञ्च वर्म।
तारास्यं समुदितमीचणं तथाऽस्वं
प्रोक्तं स्याह्वरिहरवर्षमङ्गमेवम्॥ ३२

इंसः पुरुषात्मने नम दति व्यापकलेन इंसन्यासः। एते चाऽन्याश्च यथावदित्यनेन स्चिताः। तथेति वा।

त्रय नवग्रहन्यासः। चं लं हं सं षं मरकतवर्णीय केतवे भगवते नमः।

शं वं लं रं यं गोमिदवर्णीय राहवे भगवते नमः। मं भं वं फं पं
नीलवर्णीय श्रनेश्वराय भगवते नमः। नं धं दं यं तं विद्रुमवर्णीय
हहस्पतये भगवते नमः। गं ढं इं ढं वच्चवर्णीय वुधाय भगवते नमः। जं
भं जं छं चं पुष्परागवर्णीय श्रक्ताय भगवते नमः। इं घं गं खं कं वैद्ध्यवर्णीय
श्रद्धारकाय भगवते नमः। शः शं श्रीं श्रों ऐं एं खं खं मुक्तावर्णीय सोमाय
भगवते नमः। ऋं ऋं जं उं ईं इं श्रां शं माणिक्यवर्णीय सूर्यीय भगवते
नम इति मूलाधार लिङ्गमूल नाभि हृदय गल लिखका भमध्य ललाट ब्रह्मरस्थेषु
न्यसिता। मण्डलत्यामनीषोमहंसन्यासान् पूर्वीक्तवैपरीत्येन न्यसेदिति। 'इत्वा
महालाऽय श्रतार्थसंख्यं विन्यस्य तावच'इति प्राणानिहोतस्य प्रायम्यं वच्छति।

श्रवः प्रथमं नवग्रहमण्डलत्रयादिन्यासं कत्वा। सप्तग्रहमण्डलत्रयादि-न्यासः कर्तव्यः॥ २८॥

ब्रह्मा स्वाद्धिरस्य प्रपञ्चयागमन्त्रस्य । प्राणाम्निहोत्रस्य तु स्वयंभूरित्वर्षः । परमान्विता चेति । स्वयमन्विता या गायत्रो प्राणाम्निहोत्रस्रेत्यर्षः । स्वयंज्योतिः प्राणाग्निहोत्रदेवता ॥ ३०॥३१ ॥

शिरश्व सीऽहमिति। प्राणाग्निहोते हंसस्य शिरस्वमुक्तम्। श्रय च शिखेति। प्राणाग्निहोते सोऽहमित्यस्य शिखात्वं स्चितम्। स्वयं च वर्मेति। शक्ते: ध्येयत्वं Downloaded from https://www.holybooks.com

# Downloaded from https://www.holybooks.com

श्रिप बचार साम स्वार्थित मन्। इनार बार साम हिन्द्रां सगी च साचरः॥ इड् स्वार बार समस्य विन्दुः सगी च साचरः॥ इड् स्वार बार समस्य पित्रं पञ्चार्यं मनुः॥ इ८ स्वार सिस सिम द्वार पञ्चार्यं मनुः॥ इ८ स्वार हिन्द्रेशं स्वार सिम सिम ।॥ इ४ स्वार हिन्द्रेशं स्वार ।॥ इ४ स्वार हिन्द्रेशं स्वार ।॥ इ४ तस्य हिन्द्रेशं स्वार्यं सिम हिन्द्रेशं ॥ इ६् बच्चा हिन्द्रेशं स्वार्यं परम प्रमाण ।। इ६् विन्द्रेशं स्वार्यं परम हिन्द्रेशं स्वरः। विन्द्रेशं स्वार्यं महिन्द्रेशं स्वरः। विन्द्रेशं स्वरं । इ६

परमत्यहतिश्वयं वा ज्योतिस्तेजो निक्षितेऽत्यहु थत्।
चित्रशायि च नित्रामित कथितेवं देवता परं ज्योति: ॥ इट स्वित स्वगैः स्वित चात्मा समृत्रो हेत्याह्नितिहीत विद्याहु गतिञ्च। स्वगीत्मावध्यातता धामश्राखा वद्भेजांश यह द्वेशत सर्वम् ॥ ३१ तहिति प्रतितं पर्त्य तेजस्वमहमिति मध्यदिते मनोऽस्य थच् । तहिति प्रतितं पर्त्य तेजस्वमहमिति मध्यदिते मनोऽस्य श्व । तिहिति सक्वाणं व्याप्तिकथनेन कामिवश्राः स्विताः। ते च गुवोदिवस्नं महत्ति । मत्त्राणं व्याप्तिकथनेन कामिवश्रेषाः स्विताः। ते च गुवोदिवस्नं

॥ ३८॥३५॥३६॥३८॥ वयात् गांत चीत। यासनः स्याब्दाधंप्रयाससाज्ञान-ह्यास्ति संग्रेयहाथंस्य परमासनः परमासिन गतिमित्यधैः। इर्यमन्त्रेय जीवासपरमासनोः परस्यमेनत्तम् उन्नीमित। तात्यधेमाह-स्वगिक्ति। यसनेवाधं दखतोपपिनमाह-यत्र द्वयेतित॥ ३८॥

स्वाति। अश्मेवार्थं दखतोपपित्तमाह—शत ह्वशेति॥ ३८॥ तिमीह्यः । तीह्र म—इामलेषाठ्रका क्रियेथेयेथेले विस्ति। स्वात्ति प्रमास्तम्स्य मध्येदिते मनोऽस्य यहेति। देहिन्स्यादिस्य उद्गते मधि साम्विण् परमास्तम्बस्य

सायकस्य मनो यस वर्तेते साचितया सोऽहंगव्हार्थं इत्सर्थः। नाकार्थमाष्ट्र—तिहिति। सकतः परिपूर्णः चित्रमकाग्यस तं रूपयतीति

सक्ताचित्प्रकायक्यो सन्तः ॥ ४० ॥

हमिति प्रकाशितोऽहं स दृति च सकलप्रकाशिनवीणम्। चतुलमनुष्णमशीतं यत्तदितीत्यं प्रकाशितेह शिखा॥ ४१ प्रतिमध्य गुणवयानुवद्धं सकलं स्थावरजङ्गमाभिपूर्णम्। स्वगुणैनिजविन्दुसन्ततात्माखिललोकस्थितिवर्ममन्व उक्तः॥ ४२ चादौस्विभेदैस्तपनान्तिकेर्यत् स्जत्यजसं जगतीऽस्य भावम्। तेजस्वदेतनानुवर्यकस्य नेचचयं सन्त उदाहरन्ति॥ ४३

> हृङ्काराख्यो धातुईरणार्थे साधकानभीष्टान्। संहरतीति यदेतत्तेजीक्षणं तदस्त्रमन्तः स्यात्॥ ४४ यदा लिपिविभिन्नोऽयं तदात्माष्टाचरः स्मृतः। एतत् सर्वप्रपञ्चस्य सूलमष्टाचरं स्मृतम्॥ ४५ प्रपञ्चयागस्त्वमुना क्षतो न्यासविधिर्मतः। वर्णैर्देहेऽनले द्रव्यैर्विद्याहुतविधिं दिधा॥ ४६ माह्यकान्यासवत्साधें लिपिनाऽष्टाचरेण तु। नित्यं न्यसेत् संयतात्मा पञ्चाणदारमृत्तमम्॥ ४०

श्रजपायास्तत्पदार्थपर्यन्त त्वंपदार्थतामा च च हिमति। श्रतुनिमति वाक्यार्थ-कथनम् ॥ ४१ ॥

एवं होमाधिकरणाग्निशोधनार्थयोः परमात्माजपामन्त्रयोरर्थमभिधाय। द्रव्यसंशोधनार्थस्य शिक्तवीजस्यार्थमाह—प्रतिमध्येति। प्रतिमध्य संद्वत्य गुणतय-व्याप्तं सकतं जगत् स्वगुणैः हकारादिरूपैः तांश्च हकारादीन् विन्दौ गुणसाम्यात्मनि संद्वत्य। सर्वेत्तोकाश्चयापरप्रक्तत्वस्यत्वात्मनाऽवस्थितः कवचमन्त्र दत्वर्थः॥ ४२॥ प्रणवस्याऽस्रतरूपद्रव्योत्पादकत्वेन विनियोगं वदन् नेत्रमन्त्रार्थमाह—श्वाद्यौरित। श्रजस्मिति प्रतिहोममित्यर्थः॥ ४३॥ ४३॥ ४६॥

पञ्चाशकान्तेः प्रपञ्चयागक्रममाह—माहकान्यासवदिति। सप्तप्रहमण्डलत्रयादिहोमं स्चयति। श्रयमत्र क्रियाक्रमः। प्राणाग्निहोत्रपञ्चयागयोः
ऋषादिकं विन्यस्य। शिक्तरूपमात्मानं ध्यात्वा। श्रष्टाचरहयमष्टवारमावर्त्त्ये।
हयरों ययरों त्यरों वयरों त्यरों इति मूलाधारित्रकोणशिक्त विन्दुमध्यपाग्वारूणसीम्य दिचणदिग्गतकुण्डेष्वग्नीनुञ्चात्य। चाद्यकारान्तमुचरन्। पादादिमस्तकान्तं व्याप्य। स्त्रशीरात्मकं सर्वे जगत् परमास्तिनैकीकात्य। श्रों हीं

सं परंज्योतिषि जुहोमि मोऽहं हंस: खाहा। श्रों क्रीं लं परंज्योतिषि जुहोमि सोऽइं इंस: खाहा। श्रों क्ली इं परंज्योतिषि जुहोमि सोऽइं इंस: खाहा। क्रीं सं परंज्योतिषि जुहोमि सोऽहं हंस: खाहा। श्रों क्रीं वं परंज्योतिषि जुहोमि सोऽइं इंस: खाहा। इति मध्यादिक्षग्रहेषु हुला। याद्यकाराम्तमेवं हुला अकार-मवग्रेषयेत्। पुनः प्रणवशक्तिबीजाभ्यां शरीरमुत्पाद्य। शुबन्धासेन सकलीक्तत्य। चायकारान्तं व्यापकलेन पूर्ववदस्तीकत्य। प्रनः चं मं मं नं णं जं इं म्रः एं जं श्वाकाग्रम्भव्दतसात श्रोच वागात भान्यतीत नादत्रीयातीतात्मह सदाभिवेमान-वास्ट्रेवान परंज्योतिषीत्यादि मध्ये। श्रों क्रीं लं वं मं घं ढं मां घं श्रं ॡं उं वायस्प्रभैतनात स्पर्भपाणिप्रकृति यान्तिबिन्दुतुरीयतिरोधानेष्वरतत्पुरुष संकर्षणान् परंज्योतिषीत्यादि पूर्वकुग्छे। श्रीं हीं हं लं वं दं डं जं गं श्रीं लटं ई तेजोरूपतनात चत्तु:पादाइंकार विद्यामकार सुषुप्ति संहाररुट्राघोर प्रद्युनान् परं-क्योतिषीत्यादि पश्चिमे। श्रीं स्त्रीं सं रंफं धं ठंकं खंश्रीं ऋंदं अब्रसतनात रसनपाय मन:प्रतिष्ठोकार खप्नस्थिति विशावामदेवानिरुद्वान परंज्यो-तिषीत्यादि सीम्ये। श्री च्ली पंयं पंतं टंचं कं ऐं ऋं श्रां पृथिवीगन्धतन्याच-भाषोपस्य बुद्धि निव्वस्थातार जायत्सृष्टि ब्रह्मसयोजातनारायणान् परंज्यतिषोत्यादि दिचिषे क्राण्डे हुनेत्। पुनः लिरयों विरयों रिरयों यरियों हिरयोमित्यम्नीने-कीक्तत्य। पुनः पूर्ववदुत्पाद्य। सिबन्दुकीन सक्तिकत्य। पूर्ववदस्तीकत्य। श्रीं द्वीं श्रं परंज्योतिषीत्यादिना इला। पूर्ववदुत्पाद्य। सकलीक्रत्याऽमृतीक्रत्य। श्री च्री चं परंच्योतिषीत्यारभ्याऽकारान्तं इत्वा। पूर्ववदुत्पाद्य। सबिन्दुसविसर्गेण सक्तिकत्य। नवग्रहन्यासमन्तै: वत इला। पूर्ववद्तपाद्य। सकलन्यासेन सकलीक्षत्याद्मतीक्षत्यादम्यादिमण्डल-चयन्यासमन्त्रै: विधिवत् इत्वीत्याद्य । सक्षेत्रवादिन्यासेन सक्लीक्रत्याऽस्तीक्रत्या-**ऽम्नीषीमन्यासमन्त्राभ्यां** इत्वीत्पाद्य । श्रीकण्डादिन्यासेन सक्तीक्वत्याऽस्रतीकत्य इंसन्यासमन्त्रेण इलोत्पाद्य। सर्शाता कमला मारन्यासेन सकलीकृत्य प्रपञ्चयागं क्रयीत । श्रों हीं श्रं परंज्योतिषि जुहोमि हंस: सोऽहं खाहेत्यादि चकारान्तं पूर्ववद्त्याद्य। समार कमला प्रक्तिन्यासेन वर्षस्थानेषु न्यस्य चुला। सप्तग्रहन्यासवत् हुला। पूर्वेवदुत्पाद्य। सकलीकत्य । सक्तीक्रत्य। सोमादिमग्डलत्रयन्यासवत् इत्वा। पूर्ववत् ससुत्याद्य सक्तमला-न्यासेन सक्त शिक्षत्यादग्नी प्रोमन्यासवत् इत्वोत्पाद्य। समारन्यासेन सक्त शिक्षत्य। इंसन्यासवत् इत्वा । प्रण्वेन खात्मस्थो भवेदिति प्रपञ्चयागः ॥ ४० ॥

पञ्चत्तानेन्द्रियावडाः सर्वास्तु लिपयो मताः ।
ताभिरारात्तनं सर्वं तत्तदिन्द्रियगोचरम् ॥ ४८
स्मर्तव्याश्रेषलोकान्तर्वित्तं यत्तेज ऐश्वरम् ।
ब्रह्मान्नी जुड्डयात्तस्मिन् सदा सर्वव वर्तिनि ॥ ४८
ब्रह्मात्मभिर्महामन्वैर्बद्माविद्भिः समाहितैः ।
ब्रह्मान्नी ब्रह्महविषा इतं ब्रह्मार्पणं स्मृतम् ॥ ५०
एवं वर्णविभेदभिन्नमहदं मांसास्थि न्व मज्जावतं
देहं तत् चरमचरे सुविशदे सर्वेच वर्तिन्यथ ।
हुत्वा ब्रह्महुताशने विमलधीस्तेजःखहुपी ख्यं
भूत्वा सर्वमनून् जपेदभियजेद्यायत्त्व्या तर्पयेत् ॥ ५१

एवं समन्त्रकं प्रवच्चयामिभधायाऽमन्त्रकं विदुषासयत्नसाध्यं प्रपच्चयागमाइ—
पचचानेन्द्रियेति । वाचकवर्गस्य दन्द्रियसम्बन्धमभिधाय तहारेण वाचस्यापि
तत्त्वगणस्य तदाइ—व्विति ।

श्रथ होमप्रकारमाह—ताभिरिति। ताभिर्लिपिभिः सह तत्तदिन्द्रियगोचरं ब्रह्माग्नी जुड्यादिखन्वयः। श्रारात्तनं दूरमन्तिकं च श्रध्यात्ममिष्दैवतं चेखर्थः। श्रयं होमप्रकारः। सर्वभाचित्वेन खयमवाच्यमवाचकं ब्रह्म भूत्वा घटादिविषयदर्थनसम्ये खद्मादृत्यद्यमानस्य तत्त्वगणस्य खिस्मन्नेव खयं दर्थनावसाने भावयेदिति। तत्राहतिश्वतत्त्वं प्रमाताऽकारार्थः। परि-णामिन्यपरशिक्तिरित्यर्थः। तस्य परिणामसामर्थ्यमाहतशिक्तः चकारतदर्थकृपिणी विमर्थप्रकाशान्यां वा शक्तिश्वतत्त्वभेदः। तदिच्छाक्रियाज्ञानानि सदाशिवेष्वर-विद्यातत्त्वानि। तत्तदिचेपे तदाच्छादने च मायातत्त्वम् श्रविद्यात्वानि। तत्तदिचेपे तदाच्छादने च मायातत्त्वम् श्रविद्यात्वानि। तत्तदिचेपे तदाच्छादने च मायातत्त्वम् श्रविद्यां कालस्तत्त्वाले। नियतिः तस्य देशादिनियमे। कला किञ्चलतृत्वे। श्रविद्यां किञ्चल्रक्ते। रागः तत्पूर्णतायाम्। पुरुषः तज्ज्ञत्वाभिमानित्वे। प्रक्रतिः सुखदुःखादौ। श्रवंकारादित्रयम् श्रवंकारनिश्चयसंकत्त्वादौ। श्रोचादिकं सुखदुःखादौ। श्रवंकारादित्रयम् श्रवंकारनिश्चयसंकत्वादौ। श्रोचादिकं स्वस्यसंक्ष्पाद्वादपरिमलेषु। वागादिकं वचनादानगमनविसर्गानन्देषु। सन्दिविषयेषु प्रसिडमेव॥ ४८॥ ४८॥

श्रमन्त्रके समन्त्रके च कथिते होमे प्रथक् ब्रह्मार्पणं न कर्तव्यमित्याह— ब्रह्माक्सभिरिति॥५०॥

एवं प्राणाग्निहोत्रपञ्चयागाभ्यां ग्रहस्य सक्तिकरणन्यासेन भामसात्क्रत-१५ देवताविग्रहस्यैव जपादी ग्रधिकार इत्याह—एवं वर्णेति। तेज:सरूपी स्वयं भूलेति सक्तोकरणन्यासेन चतुर्नवति मन्त्रात्मक देवताविग्रहो भूलेत्वर्थः।

श्रयं न्यासक्रमः। प्रपञ्चयागानन्तरम् अपरिक्छिते परतेजसि प्रणवशितस्यां व्यापयन् अपरं जीवाक्षकां तेजः सिश्चन्य ताभ्यामेव सुषुमां कारणशिक्तकवित्ते क्षतजीवां स्मृत्वा तद्ये ताभ्यामेव सहस्रदलं कारणाक्षकां पद्यं प्रतिपाद्य तस्मात् ताभ्यामेव वर्णाक्षक्रमस्यतिपण्डं सुषुम्नाक्षवलनक्षमेण उत्पाद्य विसर्गान्वित-माहकान्यासेन सकलीक्षत्य मूलाधार इद् भूमध्येषु द्य द्याद्य षोङ्गप्रणवजपेन तावद्दलानि पद्मानि सिश्चन्य द्यदलेषु व्यापक्षकला न्यसित्वा किष्कायां मं विद्ममण्डलाय द्यधमेकलाक्षने नमः द्रत्यादि मन्तं जातवेदस इति ऋवं च जिपत्वा तत्रवेव व्यापक्षकलानामग्नेश्व प्राणप्रतिष्ठां कुर्यात्। पुनः द्वाद्यदलेषु स्पर्भकला न्यसित्वा किष्कायां श्रं सूर्यमण्डलायेत्यादि मन्तं तत्सवितुरिति ऋवं च जिपत्वा तत्रवेव स्पर्यक्रलानां सूर्यस्य च प्राणप्रतिष्ठां विधाय। षोङ्गदलेषु स्वरक्षता न्यसित्वा किष्कायां उं सोममण्डलायेति मन्तं व्यम्वकिमिति ऋचं च जिपत्वा तत्रवेव स्वरक्षतानां सोमस्य च प्राणप्रतिष्ठां कुर्यात्।

पुनः पञ्चायलाला न्यसेत्। कं स्ट्यों नमः इत्यादि दयकं पादयोर्न्यस्य लं प्रिय्वीगस्यतमात्रेत्यादि मन्तेण पादयोर्व्यापकत्वेन न्यसेत्। चं ब्रह्मणे नमः लं प्रिय्ये नमः इत्यादिमन्तैः षष्ठपटलोक्तेवी ययास्यानं न्यसेत्। एवमेवोकारादिकलान्यासेष्विपि दिधा पञ्चकन्यासी द्रष्टयः। पुनः पादयोः इंसः युचिषदिति ऋवं च जिपत्वा तत्रेवाऽकारकलानां ब्रह्मण्य प्राणप्रतिष्ठां कुर्यात्। पुनः टं जराये नम इत्याद्या उकारकला इस्तयोः न्यस्य अपञ्चकं विन्यस्य इस्तयोः प्रतिद्वणुदिति ऋवं जिपत्वा तत्रेव उकारकलानां विष्णोय प्राणप्रतिष्ठां कुर्यात्। पुनः पं तीन्त्याये नम इत्यादि मकारकलानां विष्णोय प्राणप्रतिष्ठां कुर्यात्। पुनः पं तीन्त्याये नम इत्यादि मकारकला मृलाण्डगुद्धानाभिष्टद्वलापार्थेदयपृष्ठककुत्स न्यसित्वा तेजःपञ्चकं विन्यस्य इदये त्रम्वकमिति ऋवं विन्यस्य तत्रेव मकारकलानां रुद्रस्य च प्राणप्रतिष्ठां कुर्यात्। पुनः षं पीताये नम इत्यादि बिन्दुकला गलास्यनेतादिषु न्यसित्वा वायुपञ्चकं विन्यस्य स्त्रमञ्चे तक्षवितुरिति ऋवं न्यसित्वा तत्रेव बिन्दुकलानामीध्वरस्य च प्राणप्रतिष्ठां कुर्यात्। पुनः चं निव्वस्य नमः इत्यादिनादकला विमर्गाद्यकारान्तस्थानेषु विन्यस्याऽदकाप्रपञ्चकं न्यसित्वा प्रिरसि विष्णुर्थीनिमिति ऋवं च विन्यस्य तत्र नादकलानां सदाधिवस्य च प्राणप्रतिष्ठां कुर्यात्।

पुनर्जीवक्तवाः सक्ता मारुकान्यासवत् विन्यस्य इद्ये जीवक्तानां प्राणप्रतिष्ठां
Downloaded from https://www.holybooks.com

शुद्धशाऽपि सविन्दुकास्वय कलायुक्केशवाद्यैर्युतः श्रीकारहादियुतस शक्तिकमलामारैस चैकेक्ण:। न्यासास्ते दशधा पृथङ्निगदिताः स्वृत्रीह्मयागान्तिकाः सर्वे साधकसिड्डिसाधनविधी सङ्कल्पकल्पद्रमाः॥ ५२ प्रपञ्चयागस्त विशेषतो विपत्प्रपञ्चसंसारविशेषयापकः। परश्च नित्यं भजतामयत्नतः परस्य चार्थस्य निवेदकः सदा ॥ ५३ द्रव्यैर्यया यैः क्रियते प्रपञ्चयागिक्रया तानि तथैव सम्यक्। याखयवस्थासु च ताञ्च क्रत्वा प्राप्नोति यत्तत् कथयामि सर्वम्॥ ५४ प्रोत्तक्रमेश विद्यान्तिकमपि इत्वा घ्रतेन मन्तितमः। एकावृत्या जुड्यात् प्रपञ्चयागाह्नयं घृतेन ततः ॥ ५५ यख्रात्रेडम्बरप्लच्यग्रोधसक्षवाः समिधः। तिलसर्षपदौरधवृतान्यष्टद्रव्याणि संप्रदिष्टानि ॥ ५६ एतेर्जुहोति अ[नि]युताधिकतत्त्वसंख्यं मन्त्री ततोऽर्धमयवापि तदर्धकं यः। स त्वैहिकों सकलसिडिमवाप्य वाञ्छा-योग्यां पदं परतरं च परच याति ॥ ५७

विधाय दृदये परमात्मका दग प्रणवल चणा न्यस्य तत्रैव तासां प्राणप्रतिष्ठां कुर्यात्। पाप्राङ्कुग्रत्नप्रचरमूलमन्त्राभ्यां सहेदं सकलीकरणं कर्तव्यम्। पुनस्तिवारं मात्रकां न्यस्य दृष्टमन्त्रन्यासादिकं कुर्यादिति सकलीकरणप्रकारः॥ ५१॥

श्रुद्धादिन्यासानां प्राणाग्निहोत्रप्रपञ्चयागश्रेषत्वेन तत्फलत्वेन फलवन्त्व-मभिधाय स्वातन्त्रेरणापि फलसम्बन्धमाह—श्रुद्धयापीति ॥ ५२ ॥

समन्त्रतप्रच्यागस्य विशेषतो सुत्तिसुतिहेतुत्वमाह—प्रपञ्चयागस्विति। विषयपञ्चयापनं विलापनं मोच दत्यर्थः। संसारविशेषयापनं निर्वाहः सुत्तिरित्यर्थः। ग्रमन्त्रतप्रपञ्चयागस्याऽयत्नेन नेवलमोचहेतुत्वमाह—परश्चेति। परः श्रन्थः प्रपञ्चयागः। श्रमन्त्रत दत्यर्थः॥ ५३॥ ५४॥

प्रोक्तकमेणिति। षष्ठपटलोक्तकमेणित्यर्थः। मन्त्रितम इति बीजेन च भरुचा मूलहोमं स्चयति॥ ५५॥ ५६॥

लचसंख्यं मन्त्रीति। सिंडिकामस्य श्रीबीजयोगं मुत्तिकामस्य प्रणवपुटितत्वं

Downloaded from https://www.holybooks.com

## FR-6718 PPRIF

उर ॥ मिक्सि नोइम निनेत्नाएमी:छर चुद्रज्यादिविषमग्रहभूतथत-। किम हिड्डिए तिहिही फ़्रिमिम in in एक्ति इक्ता चक्त चतुष्क्र ग्राभिष्ट त्या

दार्यसहसमयवा तिहिंगुणं वा चतुगुंजं वाथो ।

चुह्यात् चुट्यह रिपु विषमज्वर भूतसभावे कोपे ॥ ५६

ग्रमयेर्विरात् सहस्रहत्या मितिमान् वस्तिमिर्व जृह्वन् ॥ ६० चययाप्रतिपति मन्त्रकाणां प्रजपात् स्वाद्हि विस्नृतिनैराणाम् ।

नभेत् समिन स निस्मृतिञ्च सापस्मृति ग्रापभवांश्च होषान् ॥ ६१ एतेः सहस्रदितथाभिहत्या चुहोति यस्त क्रमणे यथावत् ।

। किम छि होड़िह इंछेरिरैक्तिमी हाछ हा प्रम

र सामित्र स्थापन महहत्वा हणनगरेत न निरात् ॥ इत

चव्हतयाह्याऽवीन् विभवनमिष्यं वयोक्तिते ॥ ६३ नचं तहमें के मधुरत्यसंयुर्ते हेने हो:।

। :ब्रिज्ञा किमोद्धालमीखामक नीक्जीभरेव सह्वः।

चुह्याच कायेगुरुतालाघवमभिवोस्य योग्यपरिमाणम् ॥ ६४

ड्रीग्छेन पुष्छे यथ्से छतेन वग्छाय जातीकुसुन्च लीगेः॥ ६५ । क्रमाधर्मिका विरिधि छिनाए निविद्यार स्था विकास है

म स्वयोत ॥ भू७॥

मजुहीत सन्तीति। द्सिहबीजयोगः स्वितः॥ ५८॥

मित्मान् वसीमिरिति। द्यांग्रेनामिषेकः पञ्चस्यमियोजितपञ्चगळ्-होमविष्याह—दाद्यवहस्थाप्त ॥ तर ॥

प्रायनं च प्रातःकाले मध्याद्र हर्यमात्रजले स्थिला स्थेमन्तजपः रात्री

क्रमया ययावरित्यस्तवानं द्रिविधांगञ्च स्वितः ॥ ६१ ॥ पिबद्दामस सीवतः ॥ ६०॥

सङ्खार्ति। तत्तलामयोग्यो व्यन्ननयोग उत्तः॥ ६४॥ ६५॥। सन्द्रीति जीयोगः ॥ ६२ ॥ ६३ ॥ शालीतगडुलचूर्णकैस्त्रिमधुरासितः खसाध्याक्ततिं कृत्वाऽष्टोर्ध्वेशताख्यमस्य शितधाः प्राणान् प्रतिष्ठाप्य च । न्यासोत्तक्रमतो निशासु जुडुयात्तां सप्तराचं नरो नारौ वा वशमेति मङ्चु विधिना तेनैव लोणेन वा ॥ ६६

पञ्चाग्रदोषधिविपाचितपञ्चगव्यजाते घ्रतेन गतहत्त हुनेद् घटाग्नौ ।
तावत् प्रजप्य विधिनाऽभिसमर्च्य सिह्नं
भस्माददीत सक्ताभ्युदयावहं तत् ॥ ६०
चनुदिनमनुिलम्पेत्तेन किञ्जित् समद्यातित्तकमिष विदध्यादृत्तमाङ्गे चिषेच ।
चनुततदुरितापस्मारभूतापम्हत्युयहविषरहितः स्थात् प्रीयते च प्रजाभिः ॥ ६८
एका दगार्थकणिकां वरकाञ्चनस्य
दद्यात्तदैव गुरवेऽय सहस्रहोमे ।
चर्षीर्ध्वपञ्चकणिका दिकणा च सार्धा
स्याह्विणेह किथता मुनिभिस्तिधैवम् ॥ ६८

निजेप्मितं दिव्यजनैः सुरद्वमात् समस्तमेव प्रतिलभ्यते यथा। प्रपञ्चयागादपि साधकैस्तया करप्रचेयाः सकलार्धसङ्घयः॥ ৩०

द्रित श्रीप्रपञ्चसारे सप्तमः पटलः ।

सप्तरावित्तस्यष्टस्यादि चतुर्देश्यन्तिमित्यर्थः ॥ ६६ ॥ ६० ॥ ६८ ॥ एका दमार्धेकणिकामिति । एका प्रधाना दिचणा सा दमार्धेकणिकां वरकाञ्चनस्य दद्यादिति दत्यन्वयः । पलस्य सप्तमभागः कणिका ॥ ६८ ॥ ७० ॥

इति श्रीपद्मपादाचार्यकर्ते प्रपञ्चसारविवरणे

सप्तमः पटलः ।

श्रतीः सत्वीनवृद्धमध्यम् तन्मायार्जावोष्टते बहुस्ता पद्मासनस्ज्ञनाया मन्ता विशेत् पुरोबहन:॥ १ न्य हित्रविष्ये विद्वां वस्य प्राणां महीनविद्यां प्रमाण

प्राथन्त्रीरनिन्दिस्साताश्रिन्तरं मध्ये च नामेरथः।

दृवाधारमनारतं समतवं वीगी सिरित् मिष्टवी ॥ २

मध्येन्द्रवस्पर्याग्रयमहिग्मवानि समेण कुष्टानि ।

सविस्थयसभाईवयोशाब्दाहारागाईपलाचि ॥ इ

न स्यानात् प्रतिकामित्रस्तमया व्यापा क्राक्षाकार चिट्टपात् सम्बत्यभगप्रभवकान्म्वप्रकृष्णास्यः

मामान के प्रति के जिल्ला के प्रति के प्रति के प्रति के भात

प्रपञ्चयागात् पूर्वेमेव कतेव्यमपि प्राणामिनहोलं क्रमगोपनाधेम् अनन्तरमाह नित्यानामिनिधिखास्भूरत्वुन्द्रमिष्नासावितां वर्षेत्रः॥ ४

स्राधनपुजन श्रीसार्यात्रक्षमलासनाय नम द्रात । होड्रिहों किम -श्येति। विदुषामिति। श्रुद्धधिनद्धिरेसावनामेर्स्योगक्रमविहामित्यथे:।

जठरं मध्य दति अयनवाले कुन्हानां स्थानमृत्तम् । नामेर्ध दति योगकालि सीचतम् ॥ ६ ॥

मार्तिमिल्ययैः। समी जीवस्य शस्य च परस्य स्थानलात् समत्वमित्वत्तम्। सन्हेः शिनव्यसनमृत्याम् । श्रनारतिमिति भनेन प्राणिन क्रियाहियास्त्रात्मना -ज्ञालमीरिष्ड । तीरीभीद्योद्दश्राम । व्यवद्वाया द्वाया ।

ा निज्ञाण्ड्रमी – निर्धार भी अभिष्य क्षिण्डमा :णेत्राष्ट्रमा वैज्यासक्षयनस्यनकाल सन्तेषु पदेवोगाञ्स् ॥ ५ ॥ ५ ॥

निया बुह्यादिखन्यः। निति हत्रीयहोमाथेमकारावश्चेषं स्त्यति। कल्पान्ता-मिखहः। ज्योतेषिया स्थामिलन्यः। कुष्डनीस्यामिस्याः। हेतुः सम्बागिता वस हेतुः स्वामन्यासन दाव। अस्वमयोमानन्यम्।

बिन: मुलाधारिक्योरक्नि:॥ ८ ॥

चाद्यास्ते सप्तवर्गा मरकतपशुमेदाह्वनीलाभवर्णा भूयः खुर्विद्वमाभाः कुलिशसमम्बन्धः पुष्यवैद्वर्यभासः । सर्वे ते पञ्चशोऽभिस्ववद्मृतमया व्यापकस्पर्शसंज्ञा मृक्तामाणिक्यक्षपाः सुमितिभिष्ठदिताश्चाऽष्टशः खुः खराख्याः ॥ ५ एतानि क्षेतोरमृताकरारेर्मन्दस्य जीवस्य च सीमजस्य । शुक्रारसोमांशुमतां क्रमेण नवेव रक्षानि विदुर्नवानाम् ॥ ६

द्रत्येवं चुतविधिमन्वचः दिनादी ये सम्यग्विद्धति मन्त्रिणः शतार्धम् । ते रत्नेरपि कनकांशुकैः सधान्यैः

सम्पद्गाः सकलजगितप्रया भवन्ति ॥ ७ श्रन्थशवर्गान्यासेवामश्रवणान्यथावसथजाते । श्रसिताववर्गचतुर्थांसूच्माः सत्याद्वये च सश्रोताः ॥ ८ इलयुतवर्गहतीयीपराः सश्रान्तीश्च पश्चिमे वङ्गी । स्गुरेफफादिपञ्चकसयोऽतिथिलोचनानि सस्येऽग्नी ॥ ६ मज्जात्वग्वर्गादिकभौतिकभावाद्वयप्रतिष्ठाश्च । गाईपत्ये जुडुयादिख्तं होमकर्म वर्णानाम् ॥ १०

व्योमा मध्योखितेऽमाविखलमिवरतं शब्दमैन्द्रेऽनिलेन स्पर्शं खेनैव रूपं पुनरपरभवे सोमजेऽद्गी रसञ्च। याम्ये गन्धं पृथिव्योभयकचिकचिरेष्वचरीचेईनेद् यो मन्त्री स्थात् सर्वविद्यप्रतिमथनसमुद्गासितप्रत्यगातमा॥ ११

नवग्रहहोमं पञ्चमं समन्त्रोडारं दर्भयति—चाद्या इति । व्यापकेत्यादिपदैः मण्डलत्रयहोमः षष्ठः स्चितः । समितिभिरिति । परमानन्दतत्वविद्धि-रित्यर्थः ॥ ५ ॥ ६ ॥

सम्यग्विदधतीति। श्रस्नाभिः पूर्वीतः क्रमः स्वितः। मन्त्रिण दति मूलमन्त्रादियोगः। ते रत्नैरित्येतद् गुणफलम्॥७॥

दशभिर्दशभिर्वर्णे: सह भूतमन्त्रे: होमं दितीयं दर्शयति — श्रन्यशवर्गान्या इति॥ ८॥ ८॥ १०॥

व्योक्नेत्यादिना भूतमन्त्रोडार: क्षत:। ग्रखिलमविरतिमिति पदाभ्यां
Downloaded from https://www.holybooks.com

## HED DIBENKIE

नित्यादित्यमुखः स्वभूषविष्यमत्मिल्यानषान्तः स्पुर-9१ ॥ जायम् स्वाता निहासामा स्वात स्वात स्वात स्वात । १२ स्तार्यक्ताराजनालमें इला महासाऽय गतायंसंखम् ।

यनुहिनमसना भजतां विधिनाहारिक्रामु मत्त्रविस्। निसानन्स्मयस्वनारिनिधनो यः स्यात् स हंसात्मकः॥ १३ -रिमार्डिश क्षेत्र स्त्रिक स्त्र चन्द्राक्रवह्याबभूतभ्वनबद्धायविष्पादिनः।

४९ ॥ नीद्यात नाह्याल्या व्यवस्थात क्षाता ॥ १४

। मीमात्रतम च रिष्णामाख्या च ने किस्रप्त

१९ ॥ हिंप्रीमणॅनिलिक्यात्रियान्।। १५

यव्यिद्धाः होमसन्ताः स्विताः ॥ ११ ॥ अभवनिवृत्ति । प्रिमान सिम्यासिम अस्तिविद्या मह्या । सिम्पार सिम्या । सिम्य । सिम्या । सिम्य । सिम्या । सिम्य । सिम्या । सिम्या । सिम्या । सिम्य । सिम्या । सिम्य । सिम्या । सिम्य । सिम्या । सिम्य । सिम्या । सिम्या । सिम्या । सिम्या । सिम्या । सिम्य । सि उभग्रव्यव्यविष्यित। विद्रानत्यासमासमास्मामामामामाम्याप्रिष्येष्ययाः। ग्रब्हिविग्रेषाः तद्वेगतं सामान् चीमम् । जावरतं निरन्तरमनुगर्तामेखयः।

निष्मस्यानम्। स्रूत्यानं तु प्रमितोत्तम्। स्रां च वमति स्रातस्येव काला दृश्यये:। सुलमात्राक्रातिहोत सक्तानक्ष्यानमुत्तम्। निव्यतनुहिति प्रविधानं च यतार्थवार् मन्त्रार्थसर्पसमयँ दखये:। विन्यस्य तावचित। खाहाकारी प्रयोताव्यी दखाह—सर्वारीत भहासांत श्रद्धांचतव्या प्राणामित्रहोते प्रणव्यत्त्वाचनत्तरं प्रमालमन्तम् सोमधाय स्त्रापा-

फ्लल्पिल्ल्सीप यननवित्तम् ॥ १२ ॥

इलकोन स्वाम् । यविष्टिन पर्मिति विभागः ॥ १३ ॥ कलादिसमुख दति। विच्छादिक दस्यन्तेन ख्र्लं रूपमुक्तम्। तेनोह्योदामम चय ख्लाहियानं ससीचल वर्न् सफलं प्राणानिकालस्पर्सरति—

[बाततझ होवरादात। अब प्रावसवसताबसाहै:। अब संज वसे व्यविधिसाहै:। माणे निविध्यत्यत् मुहोसं इत्यार्थः। स्वायां ब्रह्मां सामानिष्येत्सतं चयमत होमन्नमः। खेष्ट्देवस्य समजीकारणं विधाय। तं खात्वा भी यदायां । :।तमीम् : किम नमहः :।तभुविष्ठविष्ठविष्ठविष्ठाः स्वाः स्विमाः । । उत्तः प्राणानिहतित्रत् पास् यगननाले प्राणानिहतिवियार द्याह—यतु-

ससुप्रभाभिः सहितं श्चियः पावका द्रति । श्वानं विद्वत्य चित्येवमात्मानमुपचर्यं च ॥ १६ अर्ध्वाधिस्त्यगूर्ध्वाधिस्त्यक्सममयो वदेत् । गच्छतूक्षा ठयुग्मं च पञ्चाग्नीन् संस्मरेत्ततः ॥ १७ इताहृतिसमुद्दीप्तशिखासंयुक्तरोचिषः । गाईपत्यादिकं भूय उपचर्यान्तमेव च ॥ १८

भवं ब्रह्मणो जवसं वदन्ति। अवसाहः प्रजननं प्रजानाम्। इति उपस्थाय सदशप्रणवगायव्या विवारमिसम्बद्धाः विद्यदेसि विद्यसे पापानमः। इति इस्तप्रचालनं विधायः। परिषिच्यः। उपस्पृश्यः। श्रीं तदब्बह्मः। श्रीं तद्वायुः। श्रीं तदावाः। श्रीं तत्वत्यम्। श्रीं तत्ववम्। श्रीं तत्पुरी नमः।

> श्रों श्रन्तश्वरति भूतेषु गुहायां विश्वमूर्तिषु । त्वं यज्ञस्वं वषट्कारस्त्वं विश्वाः पुरुषः परः ॥ त्वमापः श्रापोज्योतीरसोऽस्ततं ब्रह्म भूभ्वःस्वरोम् ॥

श्रमृतोपस्तरणमसि द्रव्याचम्य। चिति: स्वा । चित्तमाच्यम्। वाग वेदि:। श्राधीतं वर्ष्टिः । वेतो श्रम्नः । विज्ञातमन्तिः । वाकपतिष्टीता । मन उपवक्ता । प्राणी इवि: । सामाध्वर्यु: । वाचस्रते विधे नामन् विधेम ते नामविधे त्वमस्रावं नाम। वाचस्पति: सोमं पिबलास्मा तृम्णं ध्यात् खाइति जिपला। श्री गाईपखे प्राणे हिरखवर्णी: शुचय: पावका: अग्निं विहृत्य आलानमुपचर्यीर्धे गच्छत खाहा। यहायां प्राणे निविष्टोऽसतं जुहोसि। शिवोमाविशापदाहाय प्राणासने नारायणाय मद्यं मद्यं खाहेति दिचणामी हुला। श्रोमन्वाहार्यं श्रपाने गगनवणीः शुचयः पावकाः अग्निं विद्वत्यात्मानसूपचर्याऽघो गच्छत् खाहा। यहायामपाने निविष्टोऽस्तं जुहोसि। शिवोमाविशाप्रदाहायाऽपानात्मने नारायणाय मद्यं मद्यं खाहित उत्तरे हुला। स्रोमाहवनीये व्याने रत्तवर्णाः ग्रुचयः पावकाः स्रान्धं विष्टत्याक्मानसुपचर्य तिर्धेग् गच्छतु खाहा। अहायां व्याने निविष्टोऽसृतं जुहोमि। शिवोमाविशाप्रदाहाय व्यानात्मने नारायणाय मह्यं सह्यं खाहा इति पश्चिमे इत्वा। श्रों सभ्ये उदाने क्षणावर्णी: ग्रचय: पावका: श्रमिनं विष्टत्याकान-मुपचर्यीर्धांधस्तिर्धेग् गच्छतु खाहा। यहायामुदाने निविष्टोऽस्ततं जुहोमि। शिवोमाविशाप्रदाहाय उदानात्मने नारायणाय मद्यं मह्यं खाहा इति पूर्वे हुला । श्री श्रावसथीये समाने सप्रभावणी: श्रुचय: पावका: श्राग्नं विद्वत्यात्मानम्पचर्य मन्तं सर्वमनुक्रस्य जिह्वाः संस्मृत्य सर्वेशः । बहुरूपां तु सङ्कल्पा पञ्चानलिशखायुताम् ॥ १९ यहं वैश्वानरो भूत्वा जुहीस्यद्गं चतुर्विधम् । पचाम्येवं विधानेनित्यापूर्णं संयतिन्द्रयः ॥ २० तूषाों हत्वा पिधायाऽद्विरुपस्प्रश्च विधानतः । यारभ्य मूलाधारं खमामस्तकमनुस्मरेत् ॥ २१

> चेवज्ञसंज्ञकममुं प्रक्ततिस्थमाद्यं व्याप्तिद्वसप्तभुवनान्तमनन्यमेकम् । पञ्चाननाग्निरसनापरिदत्तशुद्ध-सान्नाय्यतिपत्तमतिकतमात्मरूपम् ॥ २२

संचिन्ख चरितास्ताचरशतार्धाकोऽवसिक्तं इवि-सौजीप्राऽकुटिलान्तराधिरधिकं संदीप्तपञ्चानलः।

समं गच्छतु खाद्य। श्रदायां समाने निविष्टोऽस्तं जुहोमि। शिवोमाविशाप्रदाहाय समानात्मने नारायणाय मद्यं मद्यं खाहिति मध्ये हुत्वा। श्रम्नोनेकीकृत्य।
श्रों गार्हपत्यान्वाहार्योहवनीयसभ्यावसथीयेषु प्राणापानव्यानोदानसमानेषु हिरखगगन रक्त कृष्ण सप्रभा वर्णाः श्रचयः पावका श्रम्नं विहृत्यात्मानमुपचर्यौर्ध्वाधित्तः
र्थगूर्ध्वाधित्तिर्यक्समं गच्छतु खाहा। श्रदं वैश्वानरो भूत्वा जुहोम्यदं चतुर्विधं
पचामि। श्रदायां ब्रह्मणि म श्रात्मा निविष्टोऽस्तं जुहोमि। श्रिवोमाविशाप्रदाहाय चेनज्ञात्मने नारायणाय मद्यं मद्यं खाहित हुत्वा श्रापूर्णं तृष्णीं हुत्वा।
श्रद्धिः पिधाय। गण्डूषादिकं कृत्वा। श्राचम्य। वृष्टिरसि वृश्वमे
पामानमस्रतात्मत्वसुपागामिति हस्तप्रचालनं कृत्वा। प्राणानां ग्रत्थिरसि
हृत्रोमाविशान्तकस्तेनाऽवेनाऽऽप्यायस्व।

श्रङ्गुष्ठमातः पुरुषोऽङ्गुष्ठं च समाश्रितः । ईशः सर्वस्य जगतः प्रभुः प्रीणाति विष्वभुक् ॥

इति दिचिषपादाङ्गुष्ठे जलधारामासिच । उद्ययं चित्रमित्यादिनोपतिष्ठेदिति । अय प्रणवेन अस्तमास्रावयेदित्याह —आरभ्येत्यादिना ॥ १४ ॥ १५ ॥ १६ ॥ ॥ १७ ॥ १८ ॥ १८ ॥ २० ॥ २१ ॥

मात्रक्यापि अस्तं स्नावणीयमित्याह—सञ्चित्वोति। ततः अदायां प्राणे

Downloaded from https://www.holybooks.com

सायं प्रातरनेन होमविधिना भोज्यानि नित्यं भजन्
प्राणी न प्रमदोदरं प्रविश्वति प्राणाग्निहोती पुनः ॥ २३
द्रित तव षड्क्वदेशास्त्रायुपहितसर्वविकारसङ्घमातुः ।
तनुरियमुदिता विरिच्च विश्वस्थितिलयस्रष्टिकरौह वर्णमाला ॥ २४

द्रित जगदनुषतां तामिमां वर्षमालां न्यसत जपत भत्त्या जुह्नताऽभ्यर्चयीत । निरूपमकवितायुःकीर्तिकान्तीन्द्रिंग्सेंग्र सकलदुरितदुःखोच्छित्तये मुत्तये च ॥ २५ द्रतीरिता सकलजगत्प्रभाविनी क्रमोत्क्रमक्रमगुणितार्षमालिका । यभीष्टसाधनविधये च मन्त्रिणां भवेन्सनुप्रतिपुटिताच्चमालिका ॥ २६

मध्ये वदाचरयोः सदवदवाग्वार्णका निचन्द्रयुगे । प्रोक्ता दशाचरीयं काखविराजी च वाग्टिषप्रमुखाः ॥ २७ कश्रोचनयननासावदनान्धुगुदेषु विन्यसिद्दर्णान् ।

स्तरपुटितेरय इल्भिः कुर्यादङ्गानि षट् क्रमान्मन्ती ॥ २८ निविखाऽस्तं इतं प्राणमन्नेनाऽऽप्यायस्त इत्यारभ्य ऋडायां ब्रह्मणि म आक्षा निविखाऽस्तं इतं ब्रह्माणमन्नेनाप्यायस्त इत्यन्तैराप्याय्य ऋङ्णीदि न्यसिता उपभंडरेत्॥ २२॥२३॥

शार्की ब्रह्माणं प्रत्याह-इति तवेति ॥ २४ ॥

सर्वान् प्रत्याच-दित जगदनुषक्तामिति। अचमालाया मध्यस्यः चनारो मेरुलेन न्नेयः। अतस्तेन मन्त्रयोगो न कार्यः॥२५॥२६॥

सरस्रतीदैवत्यां लिपिमभिधाय सरस्रतीदैवत्यं मन्त्रान्तरमाइ—मध्ये वदाचरयोरिति॥२७॥

श्रङ्गानि षर् क्रमासान्वीति । वद द्वर्याय नमः । वद शिरमे स्वाहा । वाक् शिखायै वषर् । वादिनि कवचाय हुम् । स्वाहा नेत्रवयाय वीषर् । समस्तेनास्त्रम् इत्यङ्गेषु मन्त्रयोगः स्चितः । ऐं बीजम् । स्वाहा शक्तिः । श्रत्र

Downloaded from https://www.holybooks.com

## HE BING AND THE

भवतु भवभयानां भद्मिनो भारतो व:॥ २६ धृतम्मभ्यस् ख्यहोब्रासिकोठीरकूड़ा वार्युगलसरोजा कुन्ट्सन्टारगोरी। असव्यस्तिस्ता ब्रह्मात्रेस्यादार्य-

चिमधुरयुतैः सुग्रुद्देरयुतं नियतात्मकास्तिखेरथवा ॥ ३० श्वरत्वत्वपान वृद्धात्मम् । सितैः पर्याऽभ्यतैः ।

। किनमूर्वभवीक व्हाम्नी न ग्रिल्लिम्हम्मेमो हो इ प्रचे ह शासमीहिमिर्पि लोक्षेत्रे: प्रपूजरीत् क्रम्प्यः ॥ ३२ योगा सला विसला चाना वृद्धिः सृतिस्त्रा मेथा। १९॥ :किकमञ्चममछष र्छित्रू रिक्राङ्गम रंभरट हमर्था । कृष्ट्रमा प्रदृष्णिय क्षित्राम् विकारकराम्य विवस्

न्यासान्वितं निधितयोः प्रजपेत् सहस-जपहोसरतः सहावगच्छन् वनितां वागिधिपतिगौरिवेण ॥ इइ

तन्मिलिताः पुन्धिन्सितमेव वाचां मझे मुखेरनुद्विस प्रपिवेत्तवापः।

8 इ ॥ **एम्फ्रह्मीम ग्रिमभोड़ हैं भ्यामी** 

मन्तः समवाध घोविचासानिवरात्काळक्रतां भवेत् पुरोगः ॥ ३७ चत्रहगुलनः समित्पस्नेनुहुशाह् यो मध्रतयाविसत्तः। कवित्वसौभायजरः सस्दिल्सौप्रहो रञ्जनक्रिस्राय ॥ ३६ । :मिंड इतिपृश्व : किमान सिवित्व होमा । भृड़ ॥ रात्रभुष कृषिभ रिष्टिश्वमातिष्टोक कृषिमञ्जम सहस्रोतिष्ट हर्यह्यस स्थितोऽय तोये रविविम्ने प्रतिपदा वागधीयाम् ।

इरिस्टरकमलोद्भवाङ्घिभत्रो भवति चिराय सरख्तोनिवासः ॥ इट । किमि वृष्ण्यूरुम :ानमित्रोम डिलमिताः परहूषणेषु मौनौ ।

॥ ०९ ॥ २८॥२८ ॥ मृह्वकृशिक्तमत्त्रिस्था । १८॥५६ ॥ १० ॥

कछित मीमनाप्रप्रमित क्रिक इस गण्डाक नीमीहिप्रयोग तेम्नीसाक 11 56 11 55 11 35 11 श्राद्यन्तप्रणवगशितमध्यसंस्था वाग्भूयो भवति सरस्वती च ङेन्ता। नत्यन्तो मनुरयमीशसंस्थवर्णः संप्रोक्तो भुवि भजमानपारिजातः॥ ३९

सीषुद्धाये भूयुगमध्ये नवके तथैव रस्त्राणाम्। विन्यस्य म वर्णान् कुर्यादङ्गानि षट् क्रमादाचा॥ ४०

हंसाह्न् हरहसितहारेन्दुकुन्दावदाता वाणौ मन्द्रस्मितयुतमुखौ मौलिवहेन्दुरेखा। विद्यावीणामृतमयघटाचसगादीप्तहस्ता शुभाजस्था भवदभिमतप्राप्तये भारती स्थात्॥ ४१

दिनकरलचं प्रजपेकान्तिमिमं संयतिन्द्रियो मन्ती। दादणसहस्रकमयो सितसरसिजनागचम्पकैर्जुह्यात्॥ ४२ पूजायां पार्ख्युगे ससंस्कृता प्राक्तता च वाग्देव्याः। क्षेत्रलवाद्मयहृपे संपूज्याऽङ्गेश्च शित्तिभिस्तद्नु॥ ४३ प्रज्ञा मेधा श्रुतिरिप शितः स्मृत्याद्वया च वागीशी। सुमतिः स्वस्तिरिहाभिमीदिभिराशिश्वरैः क्रमात् प्रयजित्॥ ४४

दूति निगदितो वागीश्वर्याः सहोमजपार्चना-विधिरनुदिनं मन्त्रौ त्वेनां भजन् परिमुच्यते । सक्तलदुरितैर्भेधालच्मीयशोभिरवाप्यते परमपरमां भक्तिं प्राप्योभयव च मोदते ॥ ४५

कुर्यात्। ध्यानं च तहत् कुर्यादित्यर्थः ॥ ३४ ॥ ३५ ॥ ३६ ॥ ३० ॥ ३८ ॥ अव ॥ ३६ ॥ ३० ॥ ३८ ॥ ३८ ॥ ३० ॥ ३८ ॥ ३० ॥ ३८ ॥ ३० ॥ १८ ॥ ४० ॥

इंसारुढ़ा वाणीति वाग्भवे इंसयोग उक्तः। विद्यावीणिति। विद्या-पुस्तकम्। ['भसितहरहासेन्दु' इत्यपि पाठः।] संयतिन्द्रियो मन्त्रीति बालायोग उक्तः॥ ४१॥ ४२॥ ४३॥ ४४॥

मन्त्री त्वेनां जपदिति। दुरितमोचे ट्रसिंइस्य बन्धग्रास्तद्वीजस्य यश्रसिऽज-Downloaded from https://www.holybooks.com द्ति मात्रकाविभेदान् प्रजपनान्वदयञ्च मन्वितमः। प्रजपेदेनां स्तुतिमपि दिनशो वाग्देव्यनुग्रहाय बुधः ॥ ४६ ग्रमलकमलाधिवासिनि मनसो वैमल्यदायिनि मनोत्रे। सुन्दरगाचि सुशीले तव चरणास्रोक्हं नमामि सदा॥ ४० अचलात्मजा च दुर्गा कमला चिपुरेति भेदिता जगति। या सा त्वमेव वाचामी ऋदि सर्वातमना प्रसीद मम ॥ ४८ त्वचरणासोक्हयोः प्रणामहीनः पुनर्दिजातिरपि। भूयादनेडमूकस्वद्भक्तो भवति देवि सर्वेत्तः॥ ४८ मूलाधारमुखोद्गतविसतन्तुनिभप्रभाप्रभावतया । विस्ति चित्राता हितमुख कर चरणादिकी प्रसीद मम ॥ ५० वर्णतनोऽस्तवर्णे नियतमितिभवंणितेऽपि योगीन्द्रैः। निर्णीतिकरणदूरे वर्णयितं देहि देवि सामध्यम् ॥ ५१ ससुरासुरमीलिलसन्मणिप्रभादीपिताङ् घ्रियुगनिलने । सक्तलागमख्रूपे सर्वे प्रविर सिव्विधं विधे हि मिय ॥ ५२ पुस्तकजपवटहस्ते वरदाभयचिक्रचारवाहुलते। कर्परामलदे वागौ खरि विशोधयाऽऽशु मम चेतः॥ ५३ चौमाम्बरपरिधाने मुक्तामणिविभूषणे मुदावासे। स्मितचन्द्रिकाविकसितमुखेन्दुविम्बेऽम्बिके प्रसौद मम ॥ ५४ विद्यारूपेऽविद्याविनाशिनि विद्योतितेऽन्तरात्मविद्याम्। गद्यैः सपद्यजातैराद्यैमुनिभिः स्तुते प्रसीद मम ॥ ५५ विमुखि चयौसक्षे विपुरे चिद्शाभिवन्दिताङ् च्रियुरी। चीचणविलसितवक्को विमृर्तिमूलातिमे प्रसीद मम ॥ ५६ वेदात्मिक्षे निरुत्तज्योतिर्व्याकरणकल्पशिचाभिः।

सक्चन्दोभिः सन्ततक्षृप्तषड्डेन्द्रिये प्रसौद सम ॥ ५७

पाया योगः स्चितः ॥ ४५ ॥

मन्बद्दयं चेति। मन्त्रान्तरेष्वपि सारखतेषु स्तोत्नविनियोगार्थः। मन्त्रितम इति प्रतिस्नोकं वाग्भवयोगः स्चितः। वाक्स्वादिजपो वा। बुध दति Downloaded from https://www.holybooks.com त्वचरणसरिस जनस्थितिमहितिधियां न लिप्यते दोषः।
भगवित भित्तमतस्विय परमां परमेग्रविर प्रसीद मम ॥ ५८
वोधातिमें बुधानां हृदयाम्बुजचारु इनटनपरे।
भगवित भवभङ्गकरौं भित्तं भद्रार्थदे प्रसीद मम ॥ ५८
वागीशीस्तविमिति यो जपार्चनाहवनष्टत्तिषु प्रजपेत्।
स तु विमलचित्तवित्तिर्देहापदि नित्यशुह्मिति पदम्॥ ६०
दृति श्रीप्रपञ्चसारे श्रष्टमः पटलः।

ध्यानम् ॥ ४६—६०॥

दति श्रीपद्मपादाचार्धेकते प्रपच्चसारविवरणे श्रष्टमः पटलः ।

### 1 : P2h : Hbb

या सा विसेहारीप जगत्यवाप्तांत्र प्राप्तारा विद्यामिवन्द्या ॥ १ । मानाधभी। मुहो विद्यां विद्यां विद्यां विद्यां विद्यां विद्यां मानाधभी।

९ ॥ मान तोर्रमुखीाशानमीरिधार तालपरूप मीट एकिनि देल निस्तिमानि प्राभवलात्रयोम्यलाच पुरेव देया:।

## । :र्क्रमधामाम :भोछोष्रोक्रक्रिक्राहरू न्त्रमेक्वक्राधर्वित्विभिर्मिसम्

Fry I fer firekeupp pitiebuskisk क्रस्थर्थमाती वा सुदुवीची सन्ताविति विन्द्रीवसगील्ता दुवचा। सा तथीता। तत केवला विन्द्रता मकारात्ता विसगोला च भुवचा। तद्गत्वीजविज्ञाद्भिः। श्यवा सुलभा दुलभा वाप्तिश्रोप्तिवारणं यसाः मन्त्रान् प्रस्तीति नेजनवर्ष्य तिभेदलम्। विशयनारलं त एवं चानग्रातिप्रधानान् मन्यान् योभधाय जियाग्रीत्रप्रधानान् तपुरान्

आदिमादिमगादिन मह्यं मह्यममह्मम ।

पारायपीर्देन चानन्तपनारत्वमाइ अस्या विद्याया: –या तिमेहापाति । लयास्त्रंग्त्पनारत् विष्यारत् च सिद्धम्। W) Proleik न्ख्यः। निति। तिपुराः चर्चाद्यरोराः विष्वाद्यः तेषासमिषान्द्यां तत्त्वस्वसंयोगे-चाऽनल्पनारत्वम् । युनर्पि मलाल्पयोगनिमित्तं मेदमाइ—विपुराभिधाना-समानीमीत सर्वा िश्यत्प्रकारले विभक्षारले च सिद्धम् । पारायणभेहन प्तेषां मन्त्राणा कुराबूरलं युदुवेचलम्। 'यारिमारिमनारि च' इत्यारि इमि।। अदा वाला। विधिष्टा हकाराहिव्यन्नविष्ठा । अभेरानामेन विवीजासक्तेन विप्रवारले च सिडम्। विषय्शोमित विद्याभेद्माह्य। द्ति न्यायेन सूरपचे असूरपचेरीप वियत्प्रकारले भिषम् । jppB ॥ ।इहोमिद्रि ।रपुर। इफ़िन्मफ़्रमफ़्रह

हरें इंद । होतिहुम्हो इतमहासह विस्तिमलेषु विद्यास्योग कादिहालाखरायलन त्यां चेयत्प्रकार्यकाः ॥ १ ॥

सरमाधनन्द्राति। सकारक्षिपणी यात्रियंसन् हकारि गिने रसते स इ-त्रयोमयले सीच्हानद्हपले गुणसास्यासिकले वा ॥ २ ॥ यन्यद्युशीतकरपावकमन्वमनीवींजैरमीभिकदिता विपुरिति विद्या॥ ३
वागैश्वर्यातिशयदतया वाग्भवं बीजमृत्तां
वेलोक्यचोभणसवश्रताक्षष्टिदं कामराजम्।
शातां व्वेलापहरकविताकारकं मन्त्रमेतत्
प्रोत्तां धर्मद्रविणसुखमीचप्रदं साधकानाम्॥ १
नामेरयाचरणमाहृदयाच नाभिं
मूर्भस्तथा दृदयमित्यमुना क्रमेण।
वीजैस्तिभिन्धंसतु इस्ततले च सत्ये
द्वाह्यये दित्यमप्युभयोस्नृतीयम्॥ ५
मूर्धनि गुद्धहृदोरिप नेविवितये च कर्णयोरास्ये।
यांसद्वये च पृष्ठे कीर्परयोन्धिमग्रहले न्यस्येत्॥ ६

कारः सरः। मा त्रीः ईकारः। त्रर्धचन्द्रो बिन्दुरिति निष्कीलिवद्योद्वारप्रकारः॥३॥ व्यस्तविनियोगीक्तिर्वागैष्वर्येति। धर्मैति समस्तविनियोगीक्तिः। त्रादिन्नायदेवीगायतीतिपुराभैरव्यः ऋष्यादयः। वाग्भवकामराजी बीजधक्ती। याक्तं वा प्रक्तिः॥ ॥॥

नाभरधाचरणिमिति। पीठमूर्तिन्यासावाहनादि कराङ्गुलिन्यास व्यापकलिपियोकण्डादिन्यासानन्तरिमत्यर्थः। तत पीठन्यासे आधारशिक्तमूलप्रक्रत्यनन्त पृथिव्यस्तार्णव रत्नदीप रत्नमण्डप कत्यकतरु खेतच्छ्वाणि हृदि
विन्यस्य। धर्मादिकं वरदान्तं दिचिणकणींसपार्थ्यकिटिपादेषु। अधर्मादिकं
वामकणीदिषु। इच्छा ज्ञाना क्रिया कामा कामिनी कामदायिनी रतिप्रियानन्दामनोन्नन्यो नव शक्तयः। नवशिक्तन्यासानन्तरं नवयोनिचक्रासनाय नमः
इति व्याप्य नवयोनिन्यासमाचरेत्। सृत्वीजैः श्रोत्रद्यचिवृकेषु प्रथमः
पर्यायः। शङ्कद्वयास्येषु दितीयः। हग्दयन्नाणेषु हतीयः। अंसदयन्त्रसु
चतुर्थः। कूर्णरदयकुचिषु पश्चमः। जानुद्वयन्त्रभुषु षष्ठः। पाददयगुन्नेषु
सप्तमः। पार्यदयकुचिषु पश्चमः। स्तनदयकण्डेषु नवम इति। पुनर्दादयशक्तिन्यासः। ऐ वामाये नमः। ज्येष्ठाये नमः। रीद्रैय नमः। श्रम्वकाये
नमः। हृत्विकोणरेखात्ये मध्ये च। इच्छाये ज्ञानाये क्रियाये कुिककाये।

# वाग्भवेन पुनरङ्गुलीष्वयो विन्यसेच पुनस्तमार्गतः।

अङ्गषट्काममुना विधाय तद्देवतां विश्वद्धीविचिन्तयेत्॥ ७ कोणवाह्येषु मध्ये च। प्रह्नेत्र विषद्भेत्र दूर्तर्यं सर्वानन्दाये। कोणिततये मध्ये चेति। पुनवतुष्पीठन्यासः। ऐ क्रीं सीः श्रोड्याण्पीठाय नमः। ऐ जालन्धरपीठाय नमः। क्रीं पूर्णिगिरिपीठाय नमः। सीः कामरूपपीठाय नमः। इति शिरोललाटहृदयगुद्धेषु पीठन्यासः। ऐ पराये। क्रीं अपराये। सीः परापराये। इसीः सदाशिवमहाप्रेतपद्मासनाय नमः। इति पीठ-समष्टिमन्त्रेण व्याप्य। पादुकासप्तकं न्यसेत्। ऐ अण्डजे अङ्गजानन्ददेवि श्रीपादुकाम्यो नमः इतीत्यपि क्रिचिद्धिकः] श्रष्टिकिर श्राच्चां पूज्यामि नमः। ऐ पराये श्रीगुरुपादुकापङ्क्ये नमः। क्रीं अपराये श्रीगुरुपादुकापङ्क्ये नमः। सीः परापराये श्रीगुरुपादुकापङ्क्ये नमः। सीः परापराये श्रीगुरुपादुकापङ्क्ये नमः। सीः परापराये श्रीगुरुपादुकापङ्क्ये नमः। सीः श्रीमद्वनायदेव श्रीमन्तनाय-देवि श्रीगुरुपादुकापयो नमः। एवमेव क्रीं श्रीभवनायदेव श्रीसिद्दनाय देवि श्रीपादुकाप्यो नमः। इति श्रिरसि। ऐ क्रीं इसीः त्रिपुरामेरवीमूर्तये नमः। इति सूर्तिन्यासः।

वागभवेन पुनरिति। मूलबीजमध्यमबीजदीर्घानन्तरिम त्यर्थः। इसें इसकलक्कां इसें दृदयाय नमः। इसकलक्कीं इसकलक्कीं इसें ियरसे स्वाहा। इस्तीः इसकलक्कें इसें ियखाये वषट्। इसें इसकलक्कें इसें कवचाय इं। इसकलक्कीं इसकलक्कीं इसें नेत्रत्याय वीषट्। इसीः इसकलक्कः इसें अस्त्राय फट्। पुनरुत्तिः पुनर्वचनम्। चमन्देन करयोः

Downloaded from https://www.holybooks.com

श्रातामार्कायुतामां कलितशशिकलारश्चितप्तां विनेवां देवीं पूर्णेन्दुवक्कां विश्वतजपवटीपुस्तकाभीत्यभीष्टाम् । पीनोत्तुङ्गस्तनार्तां बिललसितविलग्नामस्क्प्इराज-मुग्डसङ्गण्डिताङ्गीमम्णतरदुकूलानुलेपां नमामि ॥ ८ वाणादिन्यासाः स्विताः ।

विश्रद्धीरिति। वैश्रद्यहेतुभूताच्चरतत्त्विषय्यनवाद्यस्तेष्वर्धादि रत्यादि-मूर्ळेङ्गवाणसभगामातादिभूषणन्यासाः स्रचिताः । *मू*र्घाधारहृत्सु तत्र इस्रें त्राक्षतत्त्वेखर्ये विपुराभैरव्ये नमः। त्रिपुराभैरव्ये नमः। इस्रीः शिवतस्त्रेखर्ये नमः। समस्तान्ते सर्वतस्त्रेखर्ये त्रिपुराभैरव्ये नमः। नाभ्याद्यास्यान्तं गुच्चादिभूमध्यान्तं मूलाधारादिमस्तकान्तं पादादिमस्तकान्तं च तत्त्वन्यामः। पाद जानु गुन्च नाभि च्ल्लाखास्य भूमस्तकेषु व्यावन्तिन्यासः। दिचिणवामीर्ध्वनेत्रेषु कर्णदयास्येषु अंसदयपृष्ठेषु कोर्परदयनाभिषु हत्तिन्यासः। नवाहतिन्यासो नवयोनिन्यासवत्। इस्तीः असृतेश्वर्ये नमः। मध्यमान्ते योगिखर्यं नमः। इस्तें विष्वयोन्ये नमः। भूमध्य द्वदय मूलाधारेषु इत्य मृतिष्वर्यादिन्यामः। इस्तैं रत्यै नमः। मध्यमान्ते प्रीत्यै नमः। इस्तीः मनोभवायै नम:। इति मृलाधारादिषु रत्यादिन्यास:। मूर्तय ईशान-मनोभवाद्या मूर्घास्त्रद्वरुगुञ्चपादनामभिः ऊर्ध्वप्राग्दचिगोत्तरपश्चिमवक्काणां नामभिश्व संयोज्य तेष्वेव न्यस्तव्याः। इस्त्रों ईशानमनोभवाय सूर्भे नमः। इस्रों ईशानसनीभवायोर्ध्वक्राय नमः। इत्यादि प्रयोगक्रमः। पुनरङ्गानि विन्यस्य मृतिन्यासवद् बाणन्यासं विधाय। ततः सुभगादिन्यासं खलाट-भूमध्याद्यष्टाधारेषु ऐं क्लीं ब्सूं स्त्रीं सः इति बीजैः सह विन्यस्य। मूलाधारा-ब्रष्टाधारेषु यां चामादिदीर्घयुता ब्रह्माखाबा यं चमादिक्रखयुतै: भैरवै: सह विन्यस्य। शिरसि मृलमन्त्रं न्यसिला। व्याप्य। अङ्गर्षादिनं विन्यस्य। विधाय। श्राताम्त्राकायुताभामित्युक्तप्रकारेण भूषणन्यासं ध्यायेदित्यर्थः ।

शिरो ललाटभ्रू कर्षंदयाचिद्वय नासादय गण्डदयौष्ठदय दन्तदयास्येषु स्वरान् गल कण्ड पार्श्वदय स्तनदय पादबाद्वदय कोर्परदय पाणितलतत्पृष्ठनाभिगुच्चोरुदय-जानुदय जङ्कादय स्मिक्पादतलदय पादाङ्गुष्ठदयेषु कादिरान्तं काञ्ची ग्रैवेय-Downloaded from https://www.holybooks.com

## न्रीप्रपञ्चसारतन्त्रम्

होतां प्राप्त विशिष्टचवण्युनः सत्सम्प्रहाथाद् गुरो-खेळ्या सत्त्वममं जपेत् सुनियतत्त्वत्यायेचवाविष । खाद्यतेश्च नवेः प्रचाण्यकुमुमैः सम्यक् सिमिद्धेत्नक्षे सन्त्री भानुसद्द्यंत्र प्रतिद्देश्वारिस्तेश्या ॥ १ प्राणायामैः पविशेक्षततन्त्य मन्ते निजाधारराज-शोनिस्यां हिव्यह्यां प्रमुहितमनसाऽभ्यच्यित्वामेः।

क्रक्तहर्गुह्यकुष्डव्यक्षित्यमीलिषु वलवण्यत्यपदात् व्यमेदिति भूषण्यासः। मृष्ट्यम्। अन्यमाङ्ग्यामिः सुग्मिः यात्रियापिनीसमनीसमिष्टित्यरीराः मृष्ट्यग्मिः असाप इत्ययः। तेन राजनी मृष्टा कुष्टिनिने। तस्याः सग्वदः मृष्ट्यम्। विस्त्रात्यानक्ष्यनेति । अथवा अस्यम् अन्यारः स्था परः। तस्याः मृष्ट्यग्मिः आसाप इत्ययः। तेन राजनी मृष्टा कुष्टिनिने। तस्याः सग्वदः विस्त्रित्या विस्तानाः यात्रिमेदाः मृष्टिन्यः। तेरबङ्गत्यर्गिस्ययः। विश्वात्रित्यात्वात्यः। तिस्त्रत्यम्। स्थाप्तिस्यवः।

त्त्रत्वामनोचितवोजयोगः ॥ ८ ॥ प्राणायामेः पविद्योखतत्त्रुदिति वेथकप्राणायामस्वनम् । सृद्धेन

यतांगी होस: स्वित:। सथवा भातुमहस्त्रकामित्वनेनेव सवेत यतांग्रहोस: स्वित:। भारतीति भारतः षर्तियमस्यानि चतुर्वियतितस्यानि द्वार्या-

विस्थाच वर्षस्त्रमाति

हि तसाय:। मन्त्रीति काम्बहामेषु

बद्धाऽसी योनिमुद्रामपि निजगुदलिङ्गान्तरस्यां प्रदीप्तां भूयो द्रव्येस्त शुडैरकणकिचिभिरित्यारभेद्वाच्चपूजाम् ॥ १०

वामादिशिक्तसिहतं परिपूज्य पीठं
तच प्रकल्य विधिवद्भवयोनिचक्रम् ।
योनौ निधाय कलशं त्वय मध्यगायामावाद्य तां भगवतौं प्रयजित् क्रमेण ॥ ११
वज्ञेः पुरिहतयवासवयोनिमध्यसम्बद्धविज्ञवरूणेशसमाश्रितास्ति ।
देव्यर्चनाय मुनिभिर्विहितं पुरैव
लोक्षेऽतिदुर्लेभिमदं नवयोनिचक्रम् ॥ १२

रेचकं पूरकं च कला । कुश्वकालो माहकां प्रतिलोमेन जपन् । अकारलच्छे परे सवं संहरेदिति वर्षविधः । पुनस्तन्मात्नापञ्चोक्तवोजानि पञ्चभूतस्थानेषु न्यसन् । सवं स्टष्टा । पञ्चोक्ततापञ्चोक्तवोजानि प्रियव्यादिस्थानेषु न्यसन् । तानि तन्मात्नासु संद्व्य । गन्धमात्रावीजं पादादिजानुपर्यन्तं तत् न्यसिला । मूलमेकवारं जपन् । प्राणमायच्छन् । गन्धतन्मातं रसतन्मात्रायां संद्वय । इतरा अपि मात्रा यथाक्रमं संहरेदिति कलाविधः । पूर्वोक्तषङ्गधारयोगरूप-प्राणायामैः सवं संहरेदिति योगिनोविधः । एवं प्राणायामत्रयं क्रला । प्राणायाममन्त्रेरेव व्युत्क्रमेण स्टष्टः कार्यत्याह—अथ मन्त्रोति । दिव्यरूपा-मिति । व्यापिन्यादिप्रभाभिर्व्याप्तामित्यर्थः । बाद्ये अभ्यन्तरे च योनिसुद्रा बन्धनीया । अपीति ओखाणजालन्धरखेचरीबन्धार्थः । इत्यारमेदिति । वच्चमाणप्रकारेणत्यर्थः ॥ १०॥

वामादिशित्तमित्तिसस्ति वामादिशित्तसाहित्यं नवयानिचक्रसेत्यव-गन्तश्यम्। विधिवन्नवयोनिचक्रमिति। मध्ययोनौ मृतस्य अविशिष्टयोनिषु गायत्राचरत्वयस्य दलेषु माद्यमैरवबीजानां बिहर्माद्यकावेष्टनस्य चतुरस्रे मध्यबीजलेखनस्य च स्चनं कतम्। यन्त्रजीवादिकं तु सर्वेच समानम्। तिपुरादेवी च विद्याहे कामिखरी च धीमहि। तनः क्रिना प्रचोदयादिति गायत्री॥११॥

नवयोनिरचनाप्रकारमाइ—वङ्केरिति। वाग्भवादित्वमुपसच्चणं कामराज-Downloaded from https://www.holybooks.com

### HE BILLY STATE

सर्वानव्हा यत्त्रयः सुः जनेषा ॥ १३ :त्रीड्रम हिषडी।स्र । फान हिए नानिस्या सक्रिया कुनिनाहा। वासा न्येश रीड़िका सामिष्टिम्

eg ॥ :ाक्रप्रि :प्रताम तीर्हे ।कश्चीरुम ।श्वमार णिङ्ग्रह । इंग्राव म विष्यवि गिमिक फिछड़ामक्षित तरपूर्वनुसुमसंचां तहादिक्षे चाथ मेखलामहने ॥ १६ मुभगां भगां भगाने सिपणीं भगमानिनोमनद्वास् । तस्थयोनेरमितः ग्रहां संपूजयेत् पञ्चमस्यभागे ॥ १५ तनेव चाङ्गात विहिष्टिशास सन्ती यशक्तकातः प्रपूच्य । ४१ ॥ मुद्रीहमगह मीमाखात्रगाम द्वापहाहिस् ॥ १४ पादीखरीतीः पुनरत्तराले सम्पूजरीत् प्राग्रागुरुपाहपर्हात्तम् ।

न्याहिन्मेभगवती प्रवर्गिनेवेदी:॥ १८ तुमुद्रुः संद सेगस्रव्यपुष्पभूप-नानं द्वेष्यभियजैद्सिताद्वनादीः। संपुत्र योनिषु च माहगण सर्वाप्ट-

3९ ॥ :ानछीक :ान्रमें शास्त्राप्त क्रिया क्रिया । १६ न मिनाइ। हो निर्देश विद्याप्त हो । ।

वस्पराप । चन्त्रमुत्या च फ्लाकाङ्चियेख्यः ॥ १७॥ १८ ॥ १८ ॥ १० ॥ रति समाप्रेगति। गुरोजपूजाहिसमाप्रोत्रथः। सहार्थे दिवीया। स्वायोगी सखवीजदीवयोगश्रीतः ॥ १२ ॥ १३॥ १४ ॥ १५ ॥ १६ ॥ मन्द्री ययोत्तत्रमत इत्यत्र मन्द्रीखद्रेषु यात्राहित्वे परावराहिपङ्खी:। यो जवासह्यांगं विहितहतिविधिमेलवासाञ्जनाहिः। मक्साभः खक्तभूषो धर्णिमयगृहे वाभिनं लचमेनं नप्राध्नेधिलीत्रतथाऽय हुत्वा युद्धीत योगांञ्च गुह्पद्शान् ॥ २० 

समस्वातनमामनात मबाव्यवयामस समस्वस्वसातम् वर्षे वाभव-

काव्यैर्नानार्धं हत्ते भुवनमखिलमापूरयेत् स खकीयै-मारात्या विद्वलाभिः पुनरयमनिशं सेव्यते सुन्दरीभिः॥ २१ रक्ताकल्पारुणतरदुकूलार्त्तवालेपदृद्यो मीनौ भूसद्गनि सुखनिविष्टो जपेख्नचमेकम्।

मोनी भूसद्ग्रान सुखनिविष्टो जपेब्बचमेकम् । बीजं मन्त्री रितपितमयं प्रोक्तहोमावसाने योऽसी लोकि स सुरमनुजैः सिव्यते पूज्यते च ॥ २२ ससुरासुरसिद्वयचिवद्याधरगन्धर्वभुजङ्गचारणानाम् । प्रमदा मदवेगतो विकीर्णाभरणाः सस्तदुक् लकिणजालाः ॥ २३ चितदुःसहमन्मयव्यथाभिर्व्यथितान्तःपरितापविपिताङ्गः । घनघर्मजतोयविन्दुमुक्ताफलसक्तोककुचान्तवाहुसूलाः ॥ २४

रोमाञ्चकञ्चितागावलताघनोद्य-दुत्तुङ्गपीनकुचकुमानिपीडिताङ्यः। श्रीत्सुक्यभारपृथ्वपयुखेदखिन्न-पादारविन्दचलनस्विलताभिघाताः॥ २५

मारसायकनिपातदारिता रागसागरनिमग्नसूर्त्तयः। श्वासमाकततरङ्गिताधरा वाष्पपूरभरविञ्चलेचणाः॥ २६ मस्तकारचितदोर्द्वयाञ्चलिप्रास्टता हरिणशावलोचनाः। वाञ्कितार्थकरणोद्यताञ्च तदृदृष्टिपातमपि संनमन्ति ताः॥ २७

धरापवरके तथा जपतु जचमन्त्यं मनुं सुशुक्तकुसुमांशुकाभरणलेपनाट्यो वशी। असुष्य वदनादनारततयोचरेद्वारती

विचित्रपद्पद्धितर्भवित चास्य लोको वश्रे ॥ २८ साधनक्रममाइ—श्रच्छाभ दति। वाग्भवं लचमेकमिति। तदादिकं मन्त्रमित्यर्थः। होमः पालाग्रेरव॥ २१॥

बीजं मन्त्री रितपतीति। मन्त्रस्य कामराजादित्वसुक्तम्। होमोऽखारिजै-देशांशः॥ २२॥

मध्यबीजस्य चीभकलमाइ—ससुरासुरेति। श्रन्यं मनुमिति। श्रन्य-बीजादिकं मनुमित्यर्थः। इसः इस्तां इसकलहरत्तीं ह्रीं इरसरयोः इत्येवं क्रमेण Downloaded from https://www.holybooks.com पलाशपुष्पेर्मधुरवयात्ते हीं मं विद्ध्यादयुताविधं यः ।
सरस्वतीमन्दिरमाश्च भूयात् सीभाग्यलच्मग्रोश्च स मन्त्रजापी ॥ २६
वाजीकरञ्जाह्वश्मीवटोत्येः सिमदर्गिल्वभवप्रसृनैः ।
चिखादयुत्ते हेवनिक्रयाऽऽश्च नरेन्द्रनारीनररञ्जनी स्थात् ॥ ३०
मालतीवकुलजे हेलहलेश्चन्द्रनामसि घने निमिष्णितेः ।
श्रीकरी कुसुमके हैतिक्रया सेव चाश्च किवताकरी मता ॥ ३१
श्वनुलोमविलोममन्त्रमध्यस्थितसाध्याद्वयुतं प्रजप्य मन्त्री ।
पटुसंयुतया जुहोतु वाज्या नरनारीनरपान् वश्च विधातुम् ॥ ३२
मधुरवयेण सह विल्वजेः फले हेवनिक्रयाऽऽश्च जनतानुरञ्जनी ।
श्विप सेव साधकसम्रह्वदायिनी दिनशो विशिष्टकमलाकरी मता ॥

खण्डै: सुधालतोत्थै स्विमधुरसिक्ते जुहोतु मन्तितमः ।
सक्तलोपद्रवशान्त्यै ज्वरापसृत्युप्रणोदनाय वशी ॥ ३४
पुत्ति विल्वप्रसृते स्वद्भन्वदले रक्तकह्वारपुष्यैः
प्रत्येकं वन्धुजीवैरकणसरसिजैकत्यलैः कैरवाह्नैः ।
नन्द्यावर्तैः सकुन्दैर्नृपतककुसुमेः पाटलीनागपुष्यैः
खादकौरिन्दिराये प्रजुहृत दिनशः सिर्पषा पायसेन ॥ ३५
मूलाधारात् स्पुरन्तौं शिखपुरपुटवीतां प्रभां विद्युदाभामार्कात्तनस्यगेन्दोः सवदसृतमुचा धारया मन्त्रमय्या ।
सद्यः सम्पूर्यमाणां विभुवनमिखलं तन्त्रयत्वेन मन्त्री
ध्यायेन्तुच्येत वैक्षप्यकदुरितजरारोगदारिद्वादोषैः ॥ ३६
माणाः परिवारवर्णाः प्रतिबीजमवापि प्रयोक्तव्याः॥ २३॥ २४॥ २४॥

वच्यमाणाः परिवारवर्णाः प्रतिबीजमत्नापि प्रयोक्तव्याः॥ २३॥ २४॥ २५॥ ॥ २६॥ २७॥ २८॥

समन्वजापीत्यनुजपः सूचितः। सर्वेत्र दलद्दलैः विकसद्दलैरित्यर्थः।॥२८॥३०॥३१॥

प्रजप्य मन्त्रीति कर्भसाधकयोरिप प्रयोग: स्चित: ॥ ३२ ॥ ३३ ॥ ३५ ॥ जुहोतु मन्त्रीतम दत्यन्यबीजादित्वमन्द्रतयोगो वा स्चित: ॥ ३४ ॥ ३५ ॥ पूर्वस्चितान् योगानाह—मूलाधारादिति । शिखपुरपुटेषु दिराहत्या मन्त्रन्यासं विहरष्टदने केशरस्थाने स्वरयोगं दलेषु अष्टवर्गयोगं भूपुरे मध्यम-बीजयोगं बीजविशेषयोगं चाह—मन्त्री ध्यायदिति ॥ ३६ ॥

Downloaded from https://www.holybooks.com

वर्क्चेविं स्वदयपरिवृताधारसंस्यं समुद्यद्-बालार्कामं खरगणसमाविष्टितं वाग्भवाख्यम् । वाण्या खीयाददनकुहरात् सन्ततं निःसरन्था ध्यायन्मन्तौ प्रततिकरणप्रावृतं दुःखशान्यौ ॥ ३७ दृत्पद्मस्थितभानुविस्वविलसद्योन्यन्तरालोत्थितं मध्याक्चार्कसमप्रमं परिवृतं वर्णैः क्षभाद्यान्तकैः । ध्यातं मन्मथवीजराजमखिलब्रह्माग्डविचोभकं राज्येप्रवर्थविमदिनौमपि रमां दन्त्वा जगद्रञ्जयेत् ॥ ३८ सृष्ठीिऽय द्वादशान्तोदितशशघरविस्वस्थयोनी स्फुरन्तं संवीतं व्यापकार्णेर्धवलक्चि मकारस्थितं बीजमन्यम् । ध्याता सारखताच्छास्तजललुलितं दिव्यकाव्यादिकर्ता नित्यं च्लेलापसृत्युग्रहदुरितविकाराद्विहन्त्याश्च मन्तौ ॥ ३८

योन: परिमितिनुग्डिलिक्षिपणीं तां रत्तामृतद्रवमुचा निजतेजसैव। व्योमस्यलं सक्तनम्यभिपूर्यं तिस्म-व्योमस्यलं सक्तनम्यभिपूर्यं तिस्म-व्योमस्यलं सक्तन्यभिपूर्यं तिस्म-व्योमस्यलं सक्तन्यभिष्यं विश्वास्थितं वा मदनस्य बीजं जवामणं रत्तमुधां सवन्तम्। विचिन्त्य तिस्मन् विनिवेश्य साध्यं वशीकरोत्येव विद्रश्यलोकः॥ ४१

वाम्भवयोगमाह—वक्केबिंग्बेति। षट्कोणिषु वाम्भवयोगमाह—ध्याये-बान्बोति॥ ३७॥

मध्यमबीजयोगमाइ—द्वत्पद्मेति। योनिः षट्कोणम्। श्रव्न कोणिषु मध्यमबीजयोगमुज्जा योन्यन्तरालोत्यितमित्यनेनैव श्रन्त्यबीजयोगमाह ॥ ३८ ॥

मूर्भ दति। योनिः षट्कोणमेव नवयोनिर्वा। मकारस्थितमिति च्छेदः। श्राष्ठ मन्त्रोति। योनिष्वन्यवीजयोग उत्तः॥ ३८॥

पुनर्वैश्वप्रधानं रक्तवर्षध्यानयुक्तं वाग्भवयोगमाह—योनेरिति ॥ ४० ॥ मध्यमबीजस्य स्थानभेदेन योगान्तरमाह—गुद्यस्थितमित्यादिना ॥ ४१ ॥ यन्त्यं बीजमधेन्दुकुन्दिविषदं संचिन्त्य चित्ताम्बुजे तद्भूतां ध्रतपुस्तकाच्चवलयां देवीं मुहस्तन्मुखात् । उद्यन्तं निखिलाचरं निजमुखेनाऽनारतस्रोतसा निर्यान्तच्च निरस्तसंस्रतिभयो भूयात् स वाग्वस्नभः ॥ ४२

सङ्चेपतो निगदिता चिपुराभिधाना विद्या सजापहवना सविधानपूजा। सोपासना च सकलाभ्युद्यप्रसिद्धेर-वाणीरमाप्तिविधये जगतो हिताय॥ ४३ विद्येशीं चिपुरामिति प्रतिभजेद् यो वा जपेतित्वशः तहक्काद्य नूतनार्थविशदा वाणी मुदा निःसरेत्। सम्पत्त्या न्यनन्दिनी ततयशःपूरा भवेदिन्दिरा तस्याऽसी प्रतियाति सर्वेमुनिभः संप्रार्थनीयं पदम्॥ ४४

द्रित श्रीप्रपञ्चसारे नवमः पटलः।

श्रन्थबोजस्य सक्तलयोगिमतरबीजयोरिप उपलचणार्थमाह — श्रन्थिमिति।
॥ ४२ ॥ ४३ ॥ ४८ ॥

दति श्रीपद्मपादाचार्यक्तते प्रपञ्चसारविवरणे नवसः पटलः ।

### दशमः पटलः।

श्रयाभिवच्ये सकलप्रपञ्चमूलात्मिकायाः प्रक्ततेर्यथावत् । मन्त्रं तु साङ्गं सहताभिष्रेकं जपार्चनाट्यं सकलार्थसिद्ये ॥ १

> घनवर्त्सक्षणगितशान्तिविन्दुभिः कायितः परप्रक्रितवाचको मनुः। दुरितापहोऽर्थसुखधर्ममोचदो भजतामशेषजनरञ्जनचमः॥ २

शिक्तः स्थाद्दिषरस्य तु गायती चोदिता मनोश्क्रन्दः। वोधस्वरूपवाची संवित्प्रोक्ता च देवता गुरुभिः॥ ३ नेचकरणर्तुदिनकरभुवनविकारस्वराग्निविन्दुयुजा। व्योमा षड्ङ्काप्तिर्जातिविभिन्नेन चापि संप्रीक्ता॥ ४

अथिच्छायतिप्रधानां भुवनेखरीमाह—अयाऽभिवच्य इति । सक्तलप्रपञ्च-मूलामिकाया इति । पूर्वीक्तनिष्कीलविद्यामध्यमबीजसारभूताया इत्यर्थः । अतोऽस्यास्तद्योगः स्चितः ।

श्रयवा सकतः प्रणवः पञ्चाश्रव्कतात्मकत्वात्। तस्य प्रपञ्चो विस्तारः विभूतिः श्रीरित्यर्थः। मूनं कामं वाक् च। एतेषामात्मभूताया मध्यस्थायाः प्रक्रतिरत्येतेषामेकैकेन समस्तेष्ठ पुटितत्वं शक्तोः स्चितम्। यथावदिति। श्रक्तोमप्रतिलोमक्रमः स्चितः। साङ्गं त्विति। श्रक्तेष्ठ तत्तद्वीजदीर्घादियोगः स्चितः। सकतार्थसिद्धै द्रति। प्रणवयोगे मोचस्य श्रीयोगेऽर्थस्य काम-योगे कामस्य वाग्योगे धर्मज्ञानादेः सर्वयोगे सर्वस्य सिद्धिरत्यर्थः॥१॥

केवलस्यापि सकलपुरुषार्थंसाधनत्वमा ह — दुरिताप इ इति ॥ २ ॥

बोधस्रह्मपवाचीति। बोधस्रह्मं परमात्मानं विक्त प्रकाशयतीति बोध-स्रह्मपवाची ब्रह्मात्मैकलविद्या निरुद्धा संविदित्यर्थः। गुरुभिः प्रोक्तेति। स्रोदुर्गादिमन्त्रदेवताः स्चिताः॥ ॥

जातिविभिनेनिति। द्वदयाय नम इत्यादियुक्तेनित्यर्थः। त्रपिना सर्वेज्ञादियोग एकाः। इं बीजम्। ई मिक्तः॥४॥ श्वग्नीन्दुयोगविक्तता लिपयो हि स्टा-स्ताभिविं लोमपिठताभिरिदं शरीरम् । भूतात्मकं त्वगस्गादियुतं समस्तं संव्यापयेविश्वित्योविधिना यथावत् ॥ ५

श्रन्थावुष्मस्वमून् वादिषु मिलिपिषु तांस्तांश्चतुर्वर्गवर्णे-ष्वेतानस्यस्यद्सद्दिति तदिप परेषु क्रमेणाऽविचन्त्य। संद्वत्य स्थानयुक्तं चिपितसकलदेहो ललाटस्थितान्तः-प्राप्तियाप्तिहसप्ताधिकसुवनतलो यातु मङ्गावमेव॥ ६

दिग्बन्धायनन्तरं भूतश्रिष्ठक्रममाइ—श्रग्नीन्दिति। श्रग्नीन्दुश्रन्दाभ्यां प्रक्रितपुरुषावुचेते। योगस्तयोः सम्बन्धः। तेन परापश्चन्तीतदर्धादरूपेण विक्रता लिपयो वैखरीतदर्धरूपेण स्रष्टा हि यस्मात् तस्मात्ताभिः सहेदं शरीरं तदर्धाक्षकं तत्र व्यापयेत् संहरेत्। कथिमत्याह—प्रतिकोमपिठता-भिरिति। प्रतिकोमेन न्यस्ताभिरित्यर्थः। शरीरस्य श्रश्चद्धतेन संहरणी-यत्माह—भूताक्षकमिति। प्रतिकोममात्कान्यासेन वैखरीतदर्धाक्षकं स्थूलं बिन्दुं मध्यमात्मके स्त्र्ये संहृत्य बुद्ध्येव स्त्यादिकं संहर्तव्यमित्याह—निश्चितधीरित। विधिनिति। प्राणायामैरित्यर्थः। तत्र प्रथमप्राणायामेन बिन्दुं स्त्याक्षकं नादे कारणे पश्चन्त्यां विलापयेत्। हितीयेन नादं कारणं सामान्ये परायां शक्तौ। त्रतीयेन शक्तं श्रान्तौ इति विधिनिति स्तितम्। यथावदिति। नादायन्तं मूलोचारणिनित्यर्थः॥ ५॥

प्रकारान्तरेण भूतग्रि क्षिमाह—श्रन्यावृष्मिति। मूलाधार लिङ्गमूल नाभि हृदय गल तालु भूमध्य ललाट मस्तकेषु दिचतु श्रतः पञ्चपञ्चपञ्चपञ्चपञ्चषो इय दलानि पद्मानि श्रष्टप्रक्षती खराधिष्ठितानि स्मृत्वा तत् संहारेण स्वयं परो भवेदिति श्रोकार्थः।

तत्र मूलाधारपद्मे चली दलवेन स्मृत्वा। तद्दलदयं पृथिवीविकारात्मकं चं खाहा लं खाहेति किणिकागतपृथिव्यां विलाप्य। साऽपि लिङ्गमूलस्थहसम्भन्यतुदैलपद्मकिणिकागताप्स संहार्या द्रत्याह—अन्यानुप्रखिति। तत्नापि दलात्मकाविकारान् पूर्ववत् अप्स हुत्वा ता अपि नाभिस्थवादिचतुर्देलपद्मकिणिकास्थतेजिस संहार्या द्रत्याह—अमून् वादिष्विति। तदपि तेज: सविकारं हृद्गते पञ्चदले प्वर्गात्मके वायुरूपे संहार्यमित्याह—मिलिपिष्ठ तानिति।

Downloaded from https://www.holybooks.com

मूलाधारात् स्फुरिततिङ्दाभा प्रभा सृद्धारूपोद्-गच्छन्यामस्तकमगातरा तेजसां मूलभूता । सीष्ठमाध्वाचरणनिपुणा सा सविचानुबद्धा ध्याता सद्योऽस्तमय रवे: सावयेत् सार्धसोमात् ॥ ७

> शिरिस निपितता या विन्दुधारा सुधाया भवति लिपिमयी सा ताभिरङ्गं मुखाद्यम् । विरचयतु समस्तं पातितान्तश्च तेज-स्यनल दव घृतस्योद्दीपयेदात्मतेजः ॥ ८

श्रनेनेव क्रमेणोत्तरं पद्मचतुष्कं तवर्गाद्यात्मकं पञ्चपञ्चदलं साधिष्ठाहकं सूर्धस्थे षोड्यदले खरात्मिन ईखरात्मके संहरणीयमित्याह—तां वतिति। एतान् श्रस् विसर्गे विसर्गात्मनी खर इत्यर्थः। ईखरै खर्यात्मक दलषोड्यक्ममी खरे संहार्य-मित्याह—श्रम्यद इत्यादिना। श्रम बिन्दी। श्रदः विसर्गम्। बिन्दात्मिन ईखरे विसर्गदलं संहरेदित्यर्थः। तद् दित दन्तसम्बन्धिन्यौकारे तदात्मके ईखर दत्यर्थः। एवमुत्तरत्यापि। स्थानयुक्तमिति। प्रथमं संहारन्यासेन स्थूलं संहत्य पञ्चादनेन योगेन स्वस्माणि स्थानानि संहरेदित्यर्थः। ललाटस्थित इति। ललाटे प्रक्रत्यके तदिमन्नतया स्थितो जीवः। श्रतोऽकारार्थस्थे खरस्य मूर्धस्थस्य प्रास्या व्याप्तदिसप्ताधिक सुवनतलः संहत्यक संस्तरः समझवं प्रत्यगी खरतामेव यात्विति प्रार्ष्टिणो वचनमेतत्।

स्रष्टृत स्थापकत संद्युंत तिरोधायकतानुग्राहकत मर्वेद्यत सर्वेद्यात सर्वेद्यत स्थान्य स्था

ततो दिव्यदेष्टसृष्टित्रममाह - मृलाधारादिति । अधिष्ठानमेव मृलाधार: । प्रभा कुण्डलिनीमस्तकम् । मस्तकमपि घरब्रद्भीव । तदेव ब्रह्म संविद्गूपिस्था संदृत्य चीत्याद्य शरीरमेवं तेजीमयं व्याप्तसमस्तलीकम् । सङ्कल्पा शक्त्यात्मकमात्मरूपं तिचिक्नमात्मन्यथ संदधीत ॥ ८

प्रक्तत्या सह सार्धसोमो रिवश्व मायित्वात्। प्रणवशस्त्रुचारणिन पूर्ववत्तेज:-सुषुन्नापद्मास्तिपिण्डान् स्मृत्वा निरवद्यादिमन्त्रेर्व्याप्य श्रचरन्यासेन शरीरं रचयेदित्यर्थ:॥७॥८॥

व्याप्तसमस्तालोकिमिति। व्यापिन्यादिक्रमेण खरूपपर्यन्तं व्याप्तमित्यर्थः।
सङ्ख्या मन्त्रात्मकिमिति। मन्त्रात्मकत्विष्ठिये सामान्यपटले कथिता इह
वच्यमाणाय न्यासाः स्चिताः। तिचिक्रिमिति। भूषणायुधादिन्यासः स्चितः।
ययं न्यासक्रमः। पीठन्यासम्तिन्यासानन्तरम् यावाहनायवगुण्हनान्तं
विधाय। माद्यकां विन्यस्य। मृतिन करन्यासं क्रत्या। मृततदचरमूलतदक्षक्रक्रेखादिकम् यङ्गुलिषु विन्यस्य। मृतेन देहे विद्यो व्याप्य।
मृत्यपुटितां माद्यकां विन्यस्य। प्रवतत्त्वन्यास मित्रियोदिन्यासवसुवादिन्यास योकण्डादिन्यासमूलतद्वर्णः मूर्धहृदयनाभिषु सृष्यादिन्यास मात्रतत्त्वन्यासाहोरात्वादिविलिङ्गाजपापरमात्मप्रणवन्यासान् विधाय। यष्टमात्रया
प्रक्रवाष्टाचरद्याङ्गन्यासवत् दप्राङ्गन्यासाङ्गर्थादिकन्यासान् कत्वा। विपुरोक्तक्रमण भूषणन्यासमाचरेत्।

श्रय श्रावरणन्यामः। हो हें हुं हिं हं दित बीजमहिता हुनेखाया मूर्षिदिषु भूतस्थानेषु कर्ध्वादिवन्नेषु च विन्यस्य। गायत्रादित्रयं ललाटवाम-दिचणगण्डेषु न्यसित्या। ब्रह्मादित्रयं सव्यक्तणीस्थवामकर्षेषु न्यसित्या। गलसव्यस्तनवामस्तनेषु गायत्राद्या श्रिप विन्यस्य। सव्याम हृदय वामांसिषु ब्रह्मादिकं न्यसेत्। पुनर्गाभिवामदिचणोरुषु गायत्राद्यान् न्यसित्या। वामस्किगाधारदिचणस्किन्न ब्रह्मादिकं न्यसेत्। हां हीं हूं दित गायत्रादीनां बीजानि। हं हिं हुं दित ब्रह्मादीनाम्। पुनरिवकादिषु मात्रमेरवन्यामः सबीजः। पुनर्थात्वा संपूच्य पुनर्जिपत्वा संयोगान् वच्यमाणान् न्यासानाचरेत्। गुणितयोग षड्श्वयोग लवादियुतराधि नचत्र तिथि करणन्यासयोग कुण्डिनिन्दिम् हिरहरादिचतुःप्रणवप्राणापानयोः श्रहोरात्रमाससंवत्सरदेवाः सञ्चतयः स्तरा दत्यादियोग चतुर्दश्योगाजपापरमात्मप्रणवयोगन्यासान् विधायाऽण्योगेन ज्ञष्ठा वाद्यपुत्रो कुर्योदिति न्यासक्रमः॥ ८॥

मम्बां पाशाङ्कुशिष्टाभयकारकामलामिम्बकां तां नमामि ॥ द्यीतन्मी सिं तिनेचां विविधमिषासत्तु गडलां पद्मगाञ्च उद्यद्वाखत्ममाभां विजितनवजनामिन्दुखाडावनद्ध-हारगैवेयकाञ्जोग्षामिषिवल्याद्येविचित्राम्बराह्या-

**~** वियोजयत्यासतनुं नः भयात्तयाऽभयस्याऽभयसंद्रिता विभो: ॥ १३ स्यादात्मा कुर्धरा कुस्तनुर्वा भागार्थः स्याच्छोऽयवाऽऽद्यितवाची संरच्याऽय सर्वातमना यो व्याप्नीत्यंग्रः स्याट्सी पाग्नवाची ॥ मुख्यं त्वभीष्टं स्मृतिमात्रक्षेण दर्तात योऽसी वरहोऽवगस्यः॥ मूर्भद्रतान्यत्यथा चैक्करीराष्याकष्यातमन्याहरेट्ड्नुमाध्यः॥ धातू हो स्तो रचणव्यापकार्थी पाद्योऽभ्रवाद्यसत्प्रमावात्त्रयोश्च स्मृते यथा संस्तिचक्रचङ्क्रमोद्भवाद्वनापायसमुखिताट्पि । मुख्यार्थवाची वरशब्द उत्तः स्यादाञ्कितार्थश्च वरामिधानः

पद्मगां चिति । पद्ममध्यगविनोष्णगां चेल्यथैः । वलयाद्यः सङ् विचित्रा-म्बराक्यामित्यन्वयः । श्रम्बिकामिति स्त्राध्यानमुज्ञम् । तामिति परध्यानम् ॥१ •॥ पा रचण इति पादा:। भग्नू व्याप्ताविति भग्नादा: तयोनिष्मन: पाग्रगब्द: स्वात् । तजमावात् सवे संरक्षेदिति । श्रियाः, ग्रज्ञेः प्रभावादित्वर्षः । पात्रवाची सीर्धे माययाऽऽळां कमलमय बहिः प्रोक्तिचिक्नेष्रितम्॥ युक्तञ्च कान्या विग्रीयतिवलसत्कार्यंकं वर्षवीतम् टीचासारी पुरोते रचयतु विधिवनाग्डलं मग्डपे तट्-यावीतं कीसरेष्वार्चितहरिहराणैश्च मध्ये समायै-पाशसारक इत्यष्टै:॥ ११॥

मुखेत् बङ्कुशावयवार्थमाइ— शंस्वादिति। शाहितः पीन:पुन्यम्। कुग्रब्हार्थ इति ग्रेष:। अन्यषा चेदिति तन्वर्थपचोऽनूदित:॥१२॥

ययातयामन्दी यसात्तसादयीं॥ १३॥ १८॥

H H बावीतं समायैमेश्व मायासिङ्तैः इरिहराखेः हरिहर इत्येतैरथैः द्लमध्रे समायेरीकारसिंहतै: तैर्हरिहराँगै: आवीत-लेखनप्रकार:। वस्त्रमाणप्रकारेष वीतमित्यघैः। इ हर इ इतियं उत्तरश्लोके विष्टितमित्वयः। इ ि H K वर्षवीतमिति । नेसरेष्यिति। मध्ये समायैक्तेरिति। नेसर्ष

शक्त्यावि:साध्यिमन्द्रानिलिनर्छितिगबीजाभिव बं पुरोऽग्ने-सत्त्रोणोल्लासिमायं हरिहरविलसद्गण्डमेभिः समायै:। वर्णेश्वाविष्टितं तिल्लगुणितिमिति विख्यातमेतत् सुयन्तं स्यादायुष्यञ्च वश्यं धनकरमिमतश्रीप्रदं कीर्तिदञ्च॥ १६ हल्लेखाख्यां गगनां रक्तां च करालिकां महोच्छुश्नाम्। मूर्धिन वदने हृदये गुद्धो पदयोर्न्यसत्तदङ्गेश्व॥ १७ गायतीं न्यसतु गले स्तने तु सब्ये साविचीं पुनरपरे सरस्ततीञ्च। सब्येऽसे सरसिजसमावं मुकुन्दं हृदेशे पुनरपरांसकी शिवञ्च॥ १८

श्रिकांसपार्र्वकृत्विषु पार्श्वांसापरगल हत्सु च क्रमशः। ब्रह्माण्याद्या विधिवद्यस्तव्या मातरोऽष्ट मन्त्रितमेः॥ १६ सजया विजया तथा जिताह्वया चाऽपराजिता नित्या। तदनु विजासिनीदोग्ध्र्यो साघोरा मङ्गला नव प्रोक्ताः॥ २० एवं संपूज्य पीठं तदनु नव घटान् पञ्च वा कर्णिकायां पवाग्रेषु न्यसित् काञ्चनरजततास्रोद्भवान्सार्त्तिकान् वा।

मित्यर्थः । तैरये माययाऽऽव्यमिति । तैर्हिरहराणैं: । अये दलाये मायया देकारेणाऽऽव्यं यथा भवति तथा आवीतमिति योजना । एतत्वयं षड्गुणित- हादशगुणितयोरिप समानम् ॥ १५ ॥

यक्त्यावि:साध्यमिति पूर्वश्चोकस्य व्याख्या। यिक्तस्त्रिकोणमध्यस्या दृक्केखा।
तस्यामग्निविभागे श्वाविभूतसाध्यम्। लिखितसाध्यनामेत्यर्थः। साधककर्मनान्त्रोभायाभागादौ लेखनस्योपलचणमेतत्। बीजानि यिक्तवीजानि। तत्कोणोक्कासिमायमिति। चिकोणकोणेषु ईकारलेखनमुक्तम्। एभिः समायैरावेष्टितमिति। इ रिई इ र ई इति यिक्तविष्टनाद् बिह्वेष्टितं तद्बिह्ववैर्धेभादिकाचरैश्वविष्टितमित्यर्थः। श्रायुष्ये मध्यमबीजं मृत्युद्धयेन विष्टयेत्। वय्ये
यक्त्या। धनश्चियोः श्रिया। कीर्त्तावजपया। यन्त्रजीवादिलेखनं तु सर्वत्र
समानम्॥ १६॥ १०॥ १८॥

ब्रह्माखाद्या विधिवदिति । भैरवयोगः सूचितः । मन्त्रितमैरिति । श्रां चां श्रं चम् इत्यादिबीजयोगः सूचितः ॥ १८ ॥

नवश्रतीराष्ट्र—सज्ञयेति। ज्ञीं श्रीं भुवनेष्वर्यासनाय नम इति पीठमन्तः।

Downloaded from https://www.holybooks.com

एकं वा कर्णिकायां सुमितिरथ विनिः चिष्य कुमां यथावत् संपूर्याऽऽवाइयेचिष्वपि विधिषु पुनर्वेच्यमाणक्रमेण ॥ २१ मधुना महता रवेण साकं विधिना मध्यगतं प्रपूर्वे कुमाम् । अभिवाद्य कलाः प्रवेष्टयीत प्रवराभ्यामय तं नवांश्रकाम्साम् ॥

> ऐन्द्रं घ्रतेन यमदिक्प्रभवञ्च दक्षा चौरेण वामणमयो तिलजेन सौम्यम् । चौरद्रचर्मदशमूलकपुष्पसिद्ध-कार्थन कोणनिह्नितानपि पूरयेच ॥ २३

सूतेणैन्द्रं गोमयेनापि याम्यं चीरेणाप्यं सीम्यजञ्जेव दक्षा । मध्यप्रोत्यं सर्पिषा पञ्च कुम्भाः खुश्चेदेवं पूरणीयाः क्रमेण ॥ २४

गोमूत्रगोमयोदकपयोदिधिष्ठतांशकाः क्रमात् प्रोक्ताः । एकार्धधातुसत्त्वाद्येके सर्वाणि वा समानि स्यः॥ २५ तारभवाभिरण्यिः क्रमेण संयोजयेत् पञ्चगव्यानि ।

यात्माष्टाचरमन्त्रैरथ वा योज्यानि पञ्चभिः पञ्च॥ २६ यद्येककलशक्तृप्ती विधिरपि पञ्चाशदोषधिकायैः।

पूरयतु पञ्चभिर्वा गव्येस्तीयात्मक्षेऽष्टगन्धाद्भिः ॥ २० त्रवोत्तरस्यां दिशि पङ्कजे च पलाश्रचर्मकथितैः पयोभिः ।

सम्पूरणीयः कलणो यथावत् सुवर्णवस्त्रादियुतः सुग्रुद्धः ॥ २८

द्वारेषु मग्रहपस्य दी दी कुमी सुग्रह्वजलपूर्णी।

संख्याप्य च वसनाद्यै: प्रविष्टयित्वा हि पूजनीयाः खुः ॥ २६

अर्जेन्द्रयाम्यसौम्यप्रत्यिद्वु च भूतवर्णकाः क्रमणः।

**इत्लेखाद्यास्तरनु च** पूर्ववरङ्गानि पूजनीयानि ॥ ३०

क्री भुवने खरी सूर्तेये नम इति सूर्ति मन्तः ॥ २०॥

सुमतिरिति। एकस्मिनेव कुमोनेककुभागत्वापादनसमर्थे इत्यर्थः। यथाव-दिति पूर्वीक्तपूरणक्रमः स्चितः॥ २१॥

नवघटपचे पूरणमाइ—मधुनेति ॥ २२ ॥ २३ ॥
पञ्चकुम्भपचे पूरणक्रममाइ—मूत्रेणिति ॥ २४ ॥
पञ्चगव्ययोजनप्रकारमाइ कलशान्तरार्थे—गोमूत्रेति । सर्वाणि वेति
१८

गायवीं शतमखंजे निशाचरीत्थे
साविचीं पवनगते सरखतीञ्च ।
ब्रह्माणं इतमुंजि वारणे च विष्णुं
बीजिऽस्ने समियजीत् तथिशमेशि ॥ ३१
रक्ता रक्ताकल्पा चतुर्मुखी कुण्डिकाचमालिऽङो ।
दधती प्राग्वीजस्था गायवी ताहशोऽग्निगो ब्रह्मा ॥ ३२
चिरिद्रगदाङ्गहस्ता किरीटक्षेयूरहारसिभद्गा ।
निश्चिरवीजसमुत्था साविवी वर्रणगस्तथा विष्णुः ॥ ३३
टङ्काचाभयवरान् दधती च बीचणेन्दुकालितजटा ।
वाणी वायव्यस्था विश्रदाकल्पा तथिश्वरस्त्वेशि ॥ ३४
ब्रह्माण्याद्यास्त्वहिरनन्तरं वासवादिकाशिशाः ।

यदि नव कलगास्तेष्वय संपूज्या मातरोऽष्ट दिक्क्रमगः।

हसेखाद्याः पूज्या मध्यादिषु पञ्च चेद्भवन्ति घटाः॥ ३६

प्रथमं घृतजं ततः कषायं दिध पञ्चात् क्षयितं पयः कषायम्।

श्रय तैलकषायकौ मधूत्यं दिजहन्नात् क्षयितं ततोऽभिषिञ्चेत्॥ ३०

पूज्याः पूर्वप्रोत्तेकपचारैः सम्यगिति निजेष्टाप्तेर ॥ ३५

द्वारगकुस्रध्नतेर्यं सिक्तः पुनरन्तरान्तरा सेकम् । कुर्यान्मखकरचरणचालनमपि साचमादिकं मन्त्री ॥ ३८ विधिवदिति क्वताभिषेको दाविंगन्नचमय जपनान्तम् । निजकरदत्तार्घ्यास्तजलपोषितभानुमत्प्रभोऽनुदिनम् ॥ ३८

पचान्तरोत्तिः ॥ २५ ॥ २६ ॥ २७ ॥ २८ ॥ २८ ॥ ३० ॥

बीजिऽस्त्रे समभियजेदिति। बीजानि त्रिकोणबिष्ठानि वेष्टनबीजानि। तेषु गायत्राद्याः पूज्याः। अस्त्रेषु तिकोणकोणेषु ब्रह्मादिकं पूजनीयमित्यर्थः। ॥ २१॥ २२॥ २२॥ २४॥ ३५॥ ३६॥

श्रभिषेकक्रममाइ—प्रथमं द्यतजिमिति ॥ ३७॥ साचमादिकं मन्त्रीति । मन्त्राचमनमुक्तम् ॥ ३८॥

निजकरदत्तार्घामृत इति । खस्य करै रिक्सिभः सर्वनाङ्गीहारा निःस्ताभि-रघामृतविभक्ताभिः चादित्यमण्डलपर्यन्तं व्याप्ताभिरादित्याय दत्तानि यान्यर्घन भूला श्रितः खयमय दिनेशेन्द्रवैश्वानराणामैक्यं कुर्वन् प्रणवमनुना श्रित्वीजेन भूयः।
चाक्तष्याऽन्तर्वेहिरिप समाधाय बुद्ध्यैव तेजो
जप्यान्मन्वं ज्वलनहृतिश्रष्टाद्वभुक् प्रोक्तसंख्यम्॥ ४०
चय तु हविष्यप्राशी नक्ताशी वा जपेन्मनुञ्चैवम्।
परिपूर्णायां नियमितजपसंख्यायां समारभेद्वोमम्॥ ४१
जपादशांशं जुह्यादयाऽष्टद्रव्येर्गुङ्चीद्रष्टतावसिक्तेः।
वर्णीष्ठधीसिद्वजलाभिष्ठकं क्रत्वा दिजानभ्यवहारयेच्च॥ ४२
ततोऽस्य प्रत्ययास्त्वेवं जायन्ते जपतो मनुम्।
चिषठितं निश्चदोपं निस्तमिस्रं ग्रहं भवेत्॥ ४३
ततः क्रत्वा जपद्वासं समुपासीत शक्तितः।
यक्तात्मा निखयोगेन प्रागुक्तविधिनाऽर्चयेत्॥ ४४

त्रप्रवत्यविप्राङ्घिपविल्वनामां तर्कारिकप्रचक्तसैव्यकानाम् । प्रसारणीकारसरिरोहिणीनामुडुम्बरीपाटलिडुग्डुकानाम् ॥ ४५

पलं पलाधं त्वथ कर्षमधं तेषानु भागः कथितः क्रमेख।

एतै: स्तेनाथ जलेन चासौ संपूरणीयः कलशो यथावत् ॥ ४६ जलाम्तानि तैरादित्यभावमापनैरादित्येच्छ्या पुनरिप प्रत्यामृतैः पोषितः सन् स्वयमिप भानुवत् प्रभ इत्वर्थः । अर्घ्यदानप्रकारस्तु सौरपटले द्रष्टव्यः ॥ ३८ ॥

जपकाले ध्यानप्रकारमाष्ट—भूला श्रक्तिरिति। भूला श्रक्तिः खयमिति विग्रह्ध्यानमुक्तम्। दिनेशेन्दुवैखानराणामैकां कुर्वेविखान्तरं सूक्ष्मध्यानम्। व्यापिन्यादिध्यानमाष्ट्—श्रक्तिबीजेनेति। श्रन्तःस्थिततेजस्त्रयास्मकां तत्

तेज: श्रितिबीजजपसमये बुद्ध्यैव श्राक्षण बिहरिप व्यापिन्याद्यात्मना समाधाय जपेदित्यर्थ: ॥ ४० ॥ ४१ ॥

श्रष्टिभद्रैव्यैरिति । प्रपञ्चयागोक्तैरित्यर्थः ॥ ४२ ॥ जायन्त दति बहुवचनेन प्रतिभादिकमुक्तम् ॥ ४३ ॥ समुपासीतिति । युद्धप्रादित्यर्थः । योगो नाम परापर्श्रक्त्येक्यद्वारा पूर्णभावः । योगिना बाह्यपूजाः परित्यच्यादन्तरेव पूजा कार्येत्याह—युक्ताकोति । परेष् युक्तः संयुक्त एकीभूत श्राक्षादनः करणं यस्य स तथोक्तः । स नित्ययोगेन प्रत्वग्-

प्रत्यन्दसेनाद्भविता शतायुर्भेधिन्दिरावान् रहितश्च रोगै:।

मासेषु जन्मस्वभिषेनतः स्यादुर्वीपितिमेङ् तु महापृथिव्याः॥ ४७

श्वर्काभस्तेजसाऽसी भवति निलन्जा सन्ततं किङ्करी स्थाद्रोगा नग्धन्ति दृष्ट्या तमथ च धनधान्यानुलं तत्समीपम्।
देवा नित्यं नमीऽस्मे विद्धति फिणिनो नैव दंशन्ति पुचाः

सम्पद्माः स्युः सपुचासनुविपदि परं धाम विष्णोः स भूयात्॥ ४८

शित्तप्रयस्तसाध्यं हरशरकानमायाद्यतं विद्वर्गहन

द्वन्द्वासिप्राप्तमायं प्रतिविवरत्तसक्तिवद्धं विश्व । कोणोद्यद्दग्डादग्डिविलिपिइरिइराबद्धगग्डं विलोमा-र्णावीतं कोर्युगाष्टोदरगन्द्वदिचिन्तास्मकं षड्गुणास्यम् ॥ ४८ षड्ड्गुलप्रमाणेन वर्तुलं कर्तुरालिखेत् । षड्ड्गुलावकाश्चन तद्दश्चि प्रवर्त्तयत् ॥ ५०

ब्रह्मयोगरूपेण । प्रागुक्तविधिना विधीयत इति विधि: क्रम उपकरणजातं च सर्वे तेनाऽचैयेत् श्रम्यतमयैश्वित्पर्यन्तं व्याप्तैरुपहारैरन्तरेवाऽचैयेदित्यर्थः ॥ ४४ ॥ ४५ ॥ ॥ ४६ ॥ ४७ ॥ ४८ ॥

बहिरचैनस्य पूर्वमेव विहितलेन इहाऽविधेयलात् षड्गुणितं संग्रह्णाति— शक्तिप्रयस्तेति । शक्तिर्मध्यसा इक्षेखा तया प्रयस्तसाध्यम् । तस्यां लिखितसाध्य-साध्यलेखनस्पलचणं साधककर्मलेखनस्यापि । हरशरकलमायाः झीं खीं क्षींकाराः तैरावतं पूर्वीतं प्रतिबीजम्। तत्र झींबीजेन पञ्चधाऽऽवत्तेनेका पुनस्तदन्तराल एव स्रीबीजेन। तथैव तदन्तराले क्रींबीजेन। विक्रिगेहदन्दासिप्राप्तमायमिति। षट्कोणस्याऽविशिष्टांशे ईकारलेखनसुक्तम्। प्रतिविवरिति। ष्रट्कोणान्तरालेष्वित्यर्थै:। बहिरिति। दितीयवर्त्तलाट् बहिरित्यर्थः। कोणोद्यदिति। कोणग्रब्देन षट्कोणान्युचन्ते। प्रक्तियौकामाः त्रिलिपय:। दण्डिलं सिबन्दुलम्। दण्डिबीजनयमूर्ध्वकोण्यत्ये। यदण्डिबीज-त्रयमधः कोणत्रये। गग्डमञ्देन षटकोणान्तरास्त्रषट्कं विवस्तितम्। विस्तोमार्णा-वीतिमति। व्यतीयद्यत्तान्तर्वाद्यभागयोः श्रनुलोमविलोममाव्यवावर्षैः वेष्टित-मित्यर्थः। विगता विजोमेन गता वर्षा ऋतुलोमगताञ्च वर्षा विलोमार्षाः। कोर्युगं प्रिविवीमग्डलह्यं पुटितं तस्याष्टोदरेषु कोणाष्ट्रकेषु गततृहरिचिन्तास्मकं दिन्नु ट्रसिंहबीजं विदिन्नु चिन्तारत्निमिति विभागः॥ ४८॥

वर्तुं तावता भूयस्तइ हिश्व हतीयकम्। मध्यवर्तुलमध्ये तु ऋक्षेखाबीजमालिखेत्॥ ५१ दितीयवर्तुलाग्निष्टमीविच्छ्रष्टवड्सकम्। पुटितं मग्डलं वक्केरसाशनाध्यवर्तलम् ॥ ५२ दुन्द्राग्निरचोवम्णवायीशान्तास्रकं लिखेत्। षट्सु कोणान्तरालेषु इल्लेखाषट्कमालिखेत्॥ ५३ एकैकान्तरितास्तास्तु सम्बध्यरितरेतरम्। शिखाभिरन्तराभिस्तु वाह्याबाह्याभिरान्तराः॥ ५४ मध्यवर्तुलसंस्थाया इत्नेखायाः कपोलयोः। त्रधरे साध्यनामार्षं साधकस्वीत्तरे लिखेत्॥ ५५ चन्तराग्निश्रयोः कर्म साधकांग्रे समालिखेत्। हरमायाः पञ्चक्रत्वः स्वविहिग्भैवर्तृत्वम् ॥ ५६ तद्धिः शरमायाश्च कलमायाश्च तद्धिः। लिखेन्मायां बिन्दुमतीं वज्लेः कीणेषु षट्खपि॥ ५० वक्ने: की गतये श्रीमत्पचीये वितयं निषेत्। शक्तिश्रीकामबीजानां सदग्डं साधकार्णवत्॥ ५८ वक्नेस्तु वक्निपचीये तान्येवाऽदग्डवन्ति च। ससाध्यनामवर्णानि स्पष्टनिष्ठानभाञ्जि च ॥ ५८ बाह्यरेखामन्तरा खुर्वर्णाः क्रमगताः श्रुभाः। तह्रहिः प्रतिलोमास ता स्युर्लेखकपाटवात् ॥ ६० तती विदर्भितं भूमेर्मग्डलदयमालिखेत्। महादिनु रुसिंहार्षं चिन्तारताश्रितास्वम् ॥ ६१ बहिः षोड्णग्रालाङ्कं शोभनं व्यक्तवर्णवत्। एतद्यन्तं समालिख्य पद्ममारचयेत्ततः॥ ६२ कचिरं द्वादशदलं षट्विंशत्कीसरीज्ञ्वलम्। विवृत्तराशिवीच्याद्यैः पार्थिवान्तञ्च मंग्डलम् ॥ ६३

प्रस्य स्नोकस्य व्याख्यानं —षड्ड्गुलेत्यादि। बहिगेभैवर्तुलिमिति। गर्भवर्तुर्बं Downloaded from https://www.holybooks.com पूर्वीत्तलचणोपितं शुभं दृष्टिमनोच्चरम् ।
एवं क्वते षड्गुणिते मगडले सुमनोच्चरे ।
प्राग्वत् सङ्कल्य कलशमचैयत् सुसमाच्चितः ॥ ६४
यभ्यच्चे पीठं नवशित्तकान्तमङ्गानि बीजेषु च षट्सु भूयः ।
गायवसाविवसरस्वतीश्च यजेदय श्रीरितपृष्टिसंज्ञाः ॥ ६५
ब्रह्माणमय च विष्णुं महेश्वरं धनदमदनगणनायान् ।
यभ्यचैयेत् षट्खपि वज्नेः कोणेषु तद्दृष्टः क्रमशः ॥ ६६

रक्तामनङ्गनुसुमां नुसुमातुरां च नित्यामनङ्गमदनां मदनातुराख्याम् । गौरीं तथैव गगनां गगनस्य रेखां पद्मां भवप्रमिथनीं शशिशेखराञ्च ॥ ६० एता दिषट् प्रतिदलं प्रतिपूज्य शक्ती-स्तदाद्यतो यजतु माहगणं क्रमेण । दन्द्रादिकान् विहरतञ्च तदायुधानि संपूज्य पूर्वविधिनाऽसुमथाऽभिषञ्चेत् ॥ ६८

योऽमुमर्चयति मुख्यविधानं सिद्धणित्तरिप संजपहोमैः। स श्रियो निलयनं विद्णानां वन्द्यतां व्रजति विष्णुसमानः॥ ६८

द्रित श्रीप्रपञ्चसारे दशमः पटलः।

बहिर्येषा भवति तया स्युरित्यर्थः॥ ५०-६४॥

षड्गुणितिवधाने षट्कोणन्यासे प्रथमं गायत्रगदिषट्कं न्यसित्वा एष्वेव कोणिषु ब्रह्मादिकमपि विन्यस्य ग्रङ्क कपोल गल जतु स्तनपार्खेषु प्रादिचिखेन रक्तानङ्ग सुमादिकां विन्यस्य मातृक् क्तमार्गेण न्यसेदिति ॥ ६५॥६६॥६०॥६८॥ इति श्रीपद्मपादाचार्यक्षते प्रपञ्चसारविवरणे

दशमः पटलः।

### एकादश: पटल: ।

त्रय वच्चे संग्रहतो दादशगुणिताख्यमहायन्त्रवरम्। संपूज्य येन शक्तिं भुक्तेर्भुक्तेर्त्रजिद्वरोऽनुभवम् ॥ १ व्याद्वत्यावीतशक्तिज्वलनपुरयुगद्दन्दुसन्ध्युत्यशक्त्या-वीतं कोणात्तदुर्वीजकमनु च कपोलात्तगायितमन्त्रम्। चानियावीतमर्गावृतमनुविगतैभूपुराभ्याच रस्र् चीं चिन्तारत्नकं दादशगुणितमिदं यन्त्रसिष्टार्थदायि॥ २ पूर्वीत्तमानक्रुप्तरा मन्त्री चितयं विलिख्य वृत्तानाम्। विलिखेदन्तर्वर्तुलमनु शितां स्पष्टविन्दुनिष्ठानाम् ॥ ३ दादशमध्यमवर्तुलरेखाया बहिरालिखेच शत्तीनाम्। हरियमवरुणधनाधिपदिचु दे दे च ताः क्रमेण खुः॥ ४ र्द्रशाग्निनिर्र्शतमरुतां दिन्ने नैनं विलिख्य भूयश्व । बीजान्तरालनिगंतग्रुलाङ्कितकोग्रषट्कयुगमग्नेः ॥ ५ मग्डलयुगयुगलं स्थादस्प्रशदान्तरितवर्तुलं विशदम्। शक्तिं प्रवेष्टयेच प्रतिलोमव्याद्वितिभरनाः स्थाम् ॥ ६ रविकोगेषु दुरन्तां मायां विलिखेदयाऽत विन्दुमतीम्। एकेकान्तरितास्ताः परस्परं शक्तयस्य सम्बध्यः॥ ७

षड्गुणितविधानानन्तरं द्वादशगुणितविधानमाइ—श्रय वच्च दति । श्राद्येति पाठिऽयमर्थः । श्रीबीजप्रधानषड्गुणितपूजया प्राप्तविभूतेः पुरुषस्य दुर्गाबीजप्रधानं रचायां प्रश्रस्तं विधानमुच्यत दति । सुत्तेः प्रणवयोगः ॥ १ ॥

व्याहृत्यावीतग्रत्तीति। प्रतिलोमसप्तव्याहृतिविष्टितमध्यग्रत्तीत्वर्थः। कोणात्त-दुर्वीजकमिति। दादग्रकोणानामविष्टांग्रे लिखितदुर्गावीजम् अन्तर्गतांग्रे लिखितमायावीजं चेत्वर्थः। कपोलयोगीयनग्रत्तरद्वयं प्रतिलोमतो लेख्यम्। ग्रतिविष्टनाद् बहिराम्बेयेनापि प्रतिलोमेनावीतम् अनुविगतवर्णवेष्टनं पूर्ववत् ॥२॥

श्रस्य पद्यस्य व्याख्या — पूर्वीक्रेति। मन्त्रीति। स्थानशोधनादिमन्द्रश्च इत्यर्थः । स्पष्टिबन्दुनिष्ठानामिति। स्पष्टिबन्द वयवसंस्थानामित्यर्थः ॥ ३ — ७॥

गायचीं प्रतिलोमतः प्रविलिखेदक्रेः कपोलं बहि-र्दे हे चैव लिपी बहिञ्च रचयेट् भूयस्तथा विष्टुभम्। वर्णान् प्रानुगतां स्र भूपुरयुगे सिंहा ख्यचिन्तामणिं लिख्याद् यन्त्रमभिषदु:खशमनायोक्तं पुरा देशिकै: ॥ ८ बहिरय षोड्शपवं वृत्तविचिवं च राशिवीयियुतम्। विरचय्य मग्डलं पुनरच यथोक्तं निधापयेत् कलशम् ॥ ८ त्रादावङ्गावरणमनु इत्ने खिकाद्याञ्चतस्रो ब्राह्मग्राद्याः षोड्ग च विक्ततीर्देन्द्रसंख्याः क्रमेण । साधें भूयञ्चतस्रभिरयो षष्टिभिनीकपानै-र्वजाद्येरष्टममपि समस्यर्चयेद्वत्तिनसः॥ १० कराली विकराली च उमा देवी सरखती। दुर्गा शची उषा लच्मी श्र[र]तिः स्मृतिधृती तथा॥ ११ श्रद्धा मेधा मितः कान्तिरायी घोड्श शक्तयः। विद्याक्रीपृष्टयः प्रज्ञा सिनीवाली कुहुस्तथा ॥ १२ मद्रवीर्या प्रभा नन्दा पोषणी ऋडिदा श्रुभा। कालराचिर्महाराचिर्भद्रकाली कपालिनी ॥ १३ विक्ततिर्देगिडमुगिडन्यौ सेन्दुखगडा शिखगिडनी। निशुस्मशुस्ममिथनी महिषासुरमर्दिनी ॥ १४ दुन्द्राणी चैव कद्राणी शङ्करार्धशरीरिणी। नारो नारायणी चैव विश्र्लिन्यपि पालिनी ॥ १५ श्रु बिका स्नादिनी चैव दाविंशक्कत्रयो मता:। पिङ्गलाची विशालाची सम्हिर्बुहिरेव च॥ १६ श्रद्वा खाहा खधाख्या च मायांभिख्या वसुन्धरा। विलोकधाची गायची साविवी विद्शेष्वरी॥ १७

बहिस्रेति। यत्तिवेष्टनादु बहिरित्यर्थः। भूयस्तया त्रिष्टुभिमिति। प्रतिलोमिनेत्यर्थः॥८॥८॥

इमेखिनाचायतस्र इति । इम्रेखा तदाचायतस्रयेत्थः ॥ १०−२६ ॥
Downloaded from https://www.holybooks.com

सुरूपा बहुरूपा च स्कन्दमाताऽच्युतिप्रया।
विमला सामला चैव अन्गणी वान्नणी तथा॥ १८
प्रक्तिर्विक्तितः सृष्टिः स्थितिः संद्वृतिरेव च।
सन्ध्या माता सती इंसी मर्दिका विज्ञका परा॥ १८
देवमाता भगवती देवकी कमलासना।
विमुखीसप्तमुख्यी च सुरासुर्रावमिदिनी॥ २०
सुलम्बोध्रुष्ट्विक्तिग्र्यी च बहुणिश्रा वकोदरी।
रथरेखाह्वया चैव शशिरेखा तथाऽपरा॥ २१
पुनर्गगनविगाख्या वेगा च पवनादिका।
भूयो भुवनपालाख्या तथैव मदनातुरा॥ २२
अनङ्गाऽनङ्गमदना भूयश्चाऽनङ्गमेखला।
अनङ्गकुसुमा विश्वरूपाऽसुर्भयङ्गरी॥ २३
अवोभ्यासत्यवादिन्यी वज्यरूपा श्चित्रता।
वरदा चैव वागीशी चतुःषष्टिः प्रकीर्त्तिताः॥ २४

द्रष्ट्वा यथोक्तमिति तं कलशं निजं वा पुतं तथाऽऽप्तमिप शिष्यमथाऽभिषिञ्चेत्। त्रास्तिक्ययुक्तमथ सत्यरतं वदान्यं विप्रप्रियं कुलकरञ्च न्योत्तमं वा॥ २५

विधानमेतत् सक्तलार्थसिद्धिकरं परं पावनमिन्दिरादम् । यायुःप्रदं वश्यकरं रिपूणां भुत्तिप्रदं मुत्तिफलप्रदञ्च ॥ २६ पाशाङ्कुशमध्यगया शक्त्याऽय जपार्चनन्द्रतादियुतम् । वच्चे यन्वविधानं वैलोक्यप्रास्तायमानमिदम् ॥ २०

शक्तेविधानमभिधाय तस्या एव स्वायुधकी जपुटिताया विधानं वक्तुमारभते— पाश्राङ्कुश्रीति। चतुरस्रहयात्मकमष्टकीणं लिखित्वा कोणाष्टकगतस्रजुरेखा-हयस्रजु प्रसारयेत्। यथा रेखाहयं मध्ये परस्परलग्नं चुद्रदुन्दुभ्याकारं भवति तथा प्रसार्थे दुन्दुभिमध्योभयभागयोः वृत्तहयं विधाय बिष्ठवृत्तस्प्रष्टदुन्दुभ्यय-रेखाह्याद्रारभ्य श्रगेलसमाग्राष्यष्टदलानि विरच्य वृत्तहयात् बिष्ठरम्बुजपुटितं घटं च रचयेत्। इति यन्त्रश्रीरनिर्माणप्रकारः॥ २०॥ श्रष्टाशात्तागेलाविईलयवरयुताच्पूर्वपाश्वात्यषट्कं कोष्ठोद्यत्खाङ्गसाष्टाचरयुगयुगलाष्टाचराख्यं विद्यः । मायोपेतात्मयुग्मखरमिलितलसत्किसरं साष्टपतं पद्मं तन्मध्यपङ्किचितयपरिलसत्याशशक्त्यङ्कुशार्थम् ॥ २८

> पाशाङ्कुशावतमनुप्रतिलोमनैश्व वर्णै: सरोजपुटितेन घटेन चापि। श्रावीतिमध्फलभद्रघटं तदेतद्-यन्त्रोत्तमं त्विति घटार्गलनामधेयम्॥ २९

प्राक्ष्यगर्गेले इलमय पुनराग्नेयमार्ते च इयम्।
दचीत्तरे इवाणें नैक्ट्रंतशेवे इरं दिपङ्क्षिशो विलिखेत्॥ ३०
विलिखेच काणिकायां पाशाङ्कुशसाध्ययुतां शक्तिम्।
यभ्यन्तराष्टकोष्ठेष्वङ्गान्यवशिषितेषु चाऽष्टाणीं॥ ३१
कोष्ठेषु षोड्शस्वय षोड्शवर्णं मनुं तथा मन्त्री।
पद्मस्य क्षेसरेषु च युगस्वरात्मान्वितां तथा मायाम्॥ ३२
एकेकिषु दलेषु विशस्त्रिशः काणिकागतान्मन्त्रान्।
पाशाङ्कुश्वीजाभ्यां प्रविष्टयेद्वाद्यतस्य निलनस्य॥ ३३

तत्राचरलेखनक्रममाह—ष्रष्टाग्रीत । अर्गलग्रन्देन वहत्कोष्ठाष्टकमुखते । तिष्वाविभीवतां हलहयहवहरैः युतानामचां पूर्वषट्कं द्वं द्वां द्विं द्वीं द्वं द्वां दि । पाश्चात्रष्ठवर्षं द्वें द्वों द्वीं द्वों द्वां द्

प्राक् प्रत्यगिति व्याख्यानम् ॥ ३० ॥ ३१ ॥ तथा मन्त्रीति यन्त्रजीवादिस्चनम् ॥ ३२ ॥ ३३ ॥ ३४ ॥ Downloaded from https://www.holybooks.com

अनुलोमविलोमगतैः प्रवेष्टयेदचरैश्च तद्वाच्चे । तदनु घटेन सरोजस्थितेन तदक्किं अब्जञ्ज लिखेत्॥ ३४ विन्दुन्तिका प्रतिष्ठा सन्दिष्टा पाशवीजमिति सुनिभिः। निजभूर्देहनाष्यायिनीशशधरखण्डान्वितोऽङ्कुशो भवति ॥ ३५ पाणश्रीणितसारमनायणतीन्दिराङ्गणाञ्चेति । एकं कामिनि रिञ्जनि ठद्वयमपरं त्विहाष्टवर्षे स्थात्॥ ३६ श्रय गौरि मद्रद्यिते योगेश्वरि सकवचास्त्रठदितयै:। बीजादिकसिदमुत्तं शात्तेयं घोड्शाचरं मन्त्रम् ॥ ३७ द्रित क्वतदलसुभूषितमितकचिरं लोकनयनचित्तइरम्। क्वत्वोज्ञ्वलमय मण्डलमिप पीठादां पुरेव परिपृत्य ॥ ३८ पूर्वप्रोक्तैः काथैरेक्षेनापूर्यं पूजयेत् कलशम् । **दृत्ते खाद्यङ्गादी मात्रसुरिशादिकी सकुलिशादी ॥** ३८ एवं संपूज्य देवीं कलशमनु शुभैर्गस्वपुष्पादिकैसां दथ्याच्यचौद्रसित्तौस्त्रिशतमय पृथग् दुग्धवीमतसिद्धिः। हुत्वा दत्त्वा सुवर्षांश्चकपशुधरणीर्दे चिणार्धं दिजेभ्यः संपृज्याऽऽचार्यवर्यः वसुभिरमलधीः संयतात्माऽभिषिच्चेत् ॥ ४०

द्गित क्षतकलगोऽयं सिच्चते येन पुंसा स भवति करिरेनं नित्यमालिङ्गित श्रौः। धनदिनरजनोगेस्तुल्यतेजा महिसा निरुपमचरितोऽसी देहिनां स्यात् पुरोगः॥ ४१

निजमू: ककार: ॥ ३५ ॥ ३६ ॥
बीजादिकमिति शक्तिबीजादिकमित्यर्थ: ॥ ३० ॥ ३८ ॥ ३८ ॥ ४० ॥
इति कतकलशोऽयमिति । इत्यं कतजलशोऽयमाचार्यो येन साधकेन सिच्यते
सेच्यते इत्यर्थ: । अन्तर्भाविष्यर्थलात् । अथवा इति इत्यं कतः आवाहितः
कलशो यिम् चटे स तथोक्तः । कलाः शेरते यिम् परे संविद्रुपे तेजसि
स कलशः । इत्यं कतकलशोऽयं घटः सिच्यते स्वाक्षनि येन पुंसा स भवति
कविरित्यादिक्षमेण योज्यम् । शिष्यस्थैव द्यभिषेककर्तृत्वम् । आचार्यस्तु तेन
प्रयुक्तः करोति ॥ ४१ ॥

जपेचतुर्विंशतिलचमेवं सुयन्तितो मन्तवरं यथावत् । इविष्यभोजी परिपूर्णसंख्ये जपे पुनर्हीमविधिर्विधेयः ॥ ४२ पयोद्रमाणाञ्च समित्सहस्रषट्कं दिधचौद्रष्ट्रतावसिक्तम् । तिलैश्च तावज्ज्हयात्पयोक्तेर्द्विजोत्तमानभ्यवहारयेच ॥ ४३

गुरुमिप परिपूज्य काञ्चनादीजीपतु च मन्त्रमयो सङ्खमात्रम् ।
भजतु च दिनशोऽमुमर्चनाया
विधिविद्दितं विधिमादरेण भूयः ॥ ४४
संचेपतो निगदितो विधिरर्चनायाः
शक्तोरयं सकलसंस्रतिमोचनाय ।
कान्त्ये श्रिये च यश्म जनरञ्जनाय
सिद्ध्ये प्रसिद्धमहसोऽस्य परस्य धामः ॥ ४५

गजसगमदकास्मीरैर्मन्त्रितमः सुरभिरोचनोपेतैः । विलिखेदलक्तकरसालुलितैर्यन्त्राणि सक्तलकार्यार्थी ॥ ४६ राज्या पटुसंयुतया सपाशशक्त्राङ्कुश्रेन मन्त्रेण ।

साइत्तयार्डभिजुह्वन् निष्युर्वशीमयी वशी वश्येत् ॥ ४७ एभिर्विधानैभुवनेश्वरीं तां समच्ये सिद्ध्ये तु जपंश्व मन्त्री । स्तुत्यारनया स्तीतु सदा समग्रीत्ये समस्तार्त्तिवभिज्जितायाः ॥ ४८

सुयन्त्रितो नियतः। मन्त्रवरं यथावदिति। प्रणवादित्वम् श्रितिहृतत्वादि-वर्जनं चोक्तम्॥ ४२॥४३॥

जपतु च मन्त्रमयो सहस्रमात्रमिति नित्यजप उत्तः। विधिविहितं **शास्त्र**-विहितम् ॥ ४४ ॥ ४५ ॥

यन्त्रतेखनद्रव्याखाचष्टे—गजम्गिति । सगमदः कस्तूरिका । काश्मीरं कुङ्-कुमम् । मन्त्रितम दति द्रव्याणि संयोज्य सूलेन जपपूजादिकसुत्तम् ॥ ४६॥४०॥ दति समीरितविधानानन्तरं सकलदुःखनाशिनीं परसंविद्रूपां शित्तमचलया भक्त्या समर्चे मन्त्री सुतिमपि पठेदित्याइ—एभिर्विधानैरिति । मन्त्रीति

प्रतिस्नोकं बीजयोगः सूचितः ॥ ४८-७०॥

द्रति स्रीप**द्म**पादाचार्यकते प्रपञ्चसारविवरणे

**एकाद्यः पटलः ।** Downloaded from https://www.holybooks.com प्रसीद प्रपञ्चखरूपे प्रधाने प्रक्तत्यात्मिके प्राणिनां प्राणसंज्ञे । प्रणोतुं प्रभो प्रारमे प्राञ्चलिस्वां प्रक्तत्याऽप्रतक्यें प्रकामप्रवृत्ते ॥ ४८

> स्तुतिर्वाक्यबद्धा पदात्मेव वाक्यं पदं त्वचरात्माऽचरं त्वं महिशि। ध्रुवं त्वां त्वमेवाऽचरैस्वन्मयैसी-ष्यसि त्वन्मयी वाक्प्रहत्तिर्यतः स्यात्॥ ५० यजाधोचजनीचणायाऽपि क्षपं परं नाभिजानित मायामयं ते। स्तुवन्तीशि तां त्वाममी स्यूलक्षपां तदेतावदस्बेह युक्तं ममापि॥ ५१

नमसे समसेशि बिन्दुस्क्रिपे नमसे रव[पर]त्वेन तत्त्वाभिधाने। नमसे महत्त्वं प्रपन्ने प्रधाने नमसे त्वहङ्कारतत्त्वस्कृषे॥ ५२

नमः शब्दक्षे नमो व्योमक्षे नमः स्पर्शक्षे नमो वायुक्षे । नमो क्षपतेजोरसामाःखक्षे नमस्तेऽस्तु गम्बात्मिक्षे भूखक्षे ॥ ५३

नमः श्रोवचर्माचिजिह्वाख्यनासा-खवाक्पाणिपत्पायुसोपस्यक्षपे । मनोबुद्ध्यइङ्कारचित्तस्वक्षपे विक्षपे नमस्रो विभो विश्वक्षपे ॥ ५४

रिवलेन भूत्वाऽन्तरातमा दधासि प्रजाश्चन्द्रमस्त्वेन पुष्णासि भूयः। दहस्यग्निभूतिं वहन्त्याहृतिं वा महादेवि तेजस्त्रयं त्वत्त एव॥ ५५

Downloaded from https://www.holybooks.com

### न्योप्रपञ्चसारतन्त्रम्

चतुवैज्ञधुक्ता सम्मन्धाहा रचःसंथिता ब्रह्मसंज्ञां ह्याना। रचःसंथिता ब्रह्मसंज्ञां ह्याना। वगत्स्धियाधीय तमेव ॥ ५६ वर्गतिकाशियाधाय विश्वस्ति प्रद्धायमाथाय विश्वस्थितं यः कृष्णं सत्त्वमाखाय विश्वस्थितं यः कृष्णं सत्त्वमाखाय विश्वस्थितं यः कृष्णं सत्त्वमाह्य । भूते कृष्णं स्वत्याहित्याहे । चित्रमंद्रम्याहे । चित्रमंद्रम्याहे । चित्रमंद्रमंद्रम्याहे । चित्रमंद्रमंद्रम्य । चित्रमंद्रमंद्रमंद्रम्य ।

स्याबनावा स्याक्रसवेवायरा बोचवापंत्रेन्द्रराजलपर्।। स्याबनावा स्याक्रसवेवायरा बोचवापंत्रेन्द्रराजलपर्।।

लसक्ट्रस्वका चलत्ख्द्रभीमा न्हिसंहवाहा ज्वलत्ख्र्रभीखः। इवहेखवर्गा फुविस्ट्रस्वा स्वेदेश्य दुर्गाट्राप सगीहिंहोने॥ ६० पुरारातिहेह्यधेभागा भवाने पुरारातिहेह्यभागा भवाने महाशीगवत्सा सह्या सुनाथा महाशीगवत्सा सहया सुनाथा सह्याभिवत्सा सहया सुनाथा सहयाभिवता तत्त्वतत्त्वसावेव॥ ६१ सहयाभिवता तत्त्वतत्त्वसावेव॥ ६१ सहयाभिवता तत्त्वतत्त्वसावेव॥ ६१ सिक्तिक्तान्तिसावेवी वसत्तेविक्तान्तिस्तावेव वसत्तेविक्ताव्यक्तिसावेव कमव्यक्तिस्तावेविक्तावां। विशं श्रजाद्रीड्गुहाङााचपोतीन्द्रकाणां महाभैरवस्थापि चिक्नं वहन्यः। विभो मातरः सप्त तद्रूपक्षपाः स्फुरन्यस्वदंशा महादेवि ताश्च॥ ६३

समुद्धद्विवाक्तत्महस्वाभभासा सदा सन्तताश्रेषविश्वावकाशि। लसन्मीलिबहेन्दुलेखे सपाशाङ्कुशाभौत्यभौष्टात्तहस्ते नमस्ते ॥ ६४

प्रभा कोर्तिकान्ती दिवाराविसस्थाः क्रियाणा तिमसा चुधाबुिंद्यमेधाः। धृतिर्वाद्मितिः सन्नतिः श्रीस्य भ[श]ित्ता-स्त्वमेविणि येऽन्ये च शित्तप्रमेदाः॥ ६५

हरे विन्दुनादैः सशक्त्याख्यशानौर्नमस्तेऽस्तु भेदप्रभिन्नेरभिन्ने । सदा सप्तपाताललोकाचलाब्धियहदीपधातुखरादिखहपे ॥ ६६ नमस्ते समस्ते समस्तिखहपे समस्तिषु वस्तुष्वनुखूतशक्ते । श्रितस्यूलमूच्मखहपे महिशि स्मृते वोधहपेऽप्यवोधखहपे ॥ ६७

मनोवृत्तिरस्तु सृतिस्ते समस्ता
तथा वाक्प्रवृत्तिः स्तुतिः स्यान्तिष्टि ।
श्रीरप्रवृत्तिः प्रणामित्रया स्यात्
प्रसीद चमस्त प्रभो सन्ततं मे ॥ ६८
द्वेखाजपविधिमर्चनाविश्रेषानेतांस्तां स्तुतिमपि नित्यमादरेण ।
योऽभ्यस्येत् स खलु परां श्रियञ्च गत्वा
शुद्धं तद् व्रजति पदं परस्य धामः ॥ ६८
द्रित द्वेखाविहितो विधिकत्तः संग्रहेण सक्तलोऽयम् ।
योऽस्मित्रियतमना मन्त्री योगी स्थात् स एव भोगी च ॥ ७० द्रित श्रीप्रपञ्चसारे एकादशः पटलः ।

#### 1:02h:16212

ब्रश ब्रिशे मलविधः समासतो जगद्विताय प्रतिवस्यतेऽधना। सहाऽद्दमेर्हः सजपाचनाहृतक्रमैः समस्प्रदृर्णाय दुगैतेः॥ १ विधन्तेरीयस्त्र विलोमतोऽनलप्रदृषितो वामविलोचनान्वितः।

सचन्द्रखण्डः कथितो रमामनुमेनोरथावाप्तिमहामुरहुमः॥ २ समीरिता श्रीरपि देवता पुनः। हग्बिक्षणैनमनुख्रानला-

न्तितेन चाऽस्या विहितं षड्डनस् ॥ ३ शे डिपशाभग्रवनस्करा त्रक्राभावभावेस्वराभा

भूवाट्ट भूवो डिपद्माभयवर्ट्टकरा तप्तकातेस्वरामा ग्रुभाभाभयुग्मद्दयक्तरधतकुमाद्विरासिस्यमाना । रह्मेघावद्वमीचिविमचतर्ट्टकूचातैवाक्षमनाद्या

अहा निकास स्थाप स्थाप औः जिये वः ॥ ॥ ॥ अस्थाप स्थाप अस्थाप स्थाप स्याप स्थाप स्याप स्थाप स्याप स्थाप स्थाप

संस्थात् जपिन्निश्चतिष्या सनुवर्षेतं । सस्यग् जपिन्निश्चतिष्याः

इच्हायितप्रधानभुवनेष्वयेनत्तरं पुनरिप क्रियायितप्रधानामेकवीजाक्तिकां पूर्विविधानेषु प्रस्तान्त विद्यान्त न्यात्म न्यात्म न्यात्म न्यात्म न्यात्म न्यात्म । स्याप्त न्यात्म न्यात्म न्यात्म । स्याप्त प्रदेश न्यात्म न्याप्त प्रविद्यारः प्रविद्याः । स्याप्त स्थितः । स्थाप्त प्रविद्यारः प्रविद्यातः । स्याप्त प्रविद्या । स्थाप्त प्रविद्या । । । स्थाप्त प्रविद्या । । । स्थाप्त प्रविद्या । । स्थाप्त प्रविद्या । । । स्थाप्त प्रविद्या । । । स्थाप्त प्रविद्या । स्थाप्त प्रविद्या । । स्थाप्त प्रविद्या । । स्थाप्त प्रविद्या । स्थाप्त प्रविद्या । स्थाप्त प्रविद्या । । स्थाप्त प्रविद्या । स्थाप्त प्रविद्या । । स्थाप्त प्रविद्या । । स्थाप्त प्रविद्या । स्थाप्त प्रविद्य । । स्थाप्त प्रविद्य । स्थाप्त प्य । स्थाप्त प्रविद्य । स्थाप्त प्य । स्थाप्त प्रविद्य । स्थाप्त प्य । स्थाप्त प्रविद्य । स्थाप्त प्य । स्थाप्त प्रविद्य । स्थाप्त प्य । स्थाप्त प्रविद्य । स्थाप्त प्रविद्य । स्थाप्त प्रविद्य । स्था

केवलस्थापि पवेपुरुषार्थेषु विनिग्रोगमाह—मनोरग्रावाप्तिरिति॥ २॥ भौरपि देवतेति। प्रणवादिशोगे तहेवतानासुपसर्जनलं भ्याः स्चितम्। परमाक्षस्कृषिणी श्रीदेवतेत्वाहिप्रकारेण। यं बीजम्। हैं' यक्तिः॥ ३॥ ॥ ॥ परमाक्षस्कृषिणी श्रीदेवतेत्वाहिप्रकारेण उन्नवेजपुरितव्या जप उत्तः। यभ्यर्चयद्गहरहः श्रियमादरेग

मन्ती सुशुद्धचरितो रहितो वधूभिः॥ ५

जपावसाने दिनक्षत्सहस्रसंख्येः सरोजेर्मधुरवयात्तेः।

चुनेत्तिलैर्वा विधिनाऽय बैल्वै: सिमद्वरैर्भन्तिवरिस्तिभर्वा ॥ ६

किचराष्ट्रपतमथ वारिक इं गुणहत्तराभिचतुरस्रयुतम्।

प्रविधाय पीठमपि तब यजीव्रवणिताभिः सह रमाञ्च ततः॥ ७

विभृतिरुद्रतिः कान्तिः स्रष्टिः कीर्त्तिश्च सद्गतिः।

व्युष्टिकत्क्षष्टिचरी दिश्व रमाया नव शक्तयः॥ ८

यावाद्य सम्यक् कलग्रे यथावत् समर्चनीया विधिना रमा सा। जन्ना यथाशक्ति पुनर्गकस्तु तं सेचयेत् संयतमात्मशिष्यम् ॥ ६

अङ्गेः प्रथमावृतिरपि मूर्तीभचतुष्क्रनिधियुगैरपरा ।

गत्त्राष्ट्रकेन चाउन्या चरमा कर्नुबीम्बरै: समस्यर्च्या ॥ १०

वासुदेवः सङ्गर्षणः प्रद्युक्षश्चाऽनिमृद्धतः । दमकः सलिलश्चेव गुग्गुलुश्च कुम्ग्यद्धतः ॥ ११ वलाकी विमला चैव कमला वनमालिका ।

विभीषिका मालिका च शङ्करी वसुमालिका॥ १२

निश्चितधीरिति। तत्तद्वीजदेवतानुसारेण ध्यानम्। श्रियमादरेण मन्त्रीति। तक्कोषतया श्रष्टाचर जप उक्तः॥ ॥॥

तिलैर्वा विधिनेति। श्राग्नसंस्कारो विधि:। मन्त्रिवरस्त्रिभिरिति। कमलवासिनीमहालच्मीश्रीस्त्रौ: सक्षत् सक्षत् हुत्वा पुन: मूलेन होतव्य-मित्युक्तम्॥ ६॥

क्चिराष्ट्रपत्निति । कर्णिकामध्ये श्रीबीजयोगो क्चिरत्वम् । तत्र यजेदिति । पीठमन्तः स्चितः । रमाचेति । सूर्तिपूजा स्चिता । श्रीं श्रीदेव्यासनाय नमः । श्रीं श्रीदेवीसूर्तये नमः । इति पीठसूर्तिमन्त्री ॥ ७ ॥

रमाया नव शक्तय इति । तासु श्रीबीजयोग उक्त: ॥ ८ ॥

श्रावाद्य सम्यगिति। मृतिं द्वरयक्षमले तदभेदेनेत्यर्थः। यथावदिति। श्रावाद्यनादिश्लोकेषु स्त्रीलिङ्गयोगो सुद्रायोगश्चोत्तः। विधिनेति। विश्वम-पूजादिकसुत्तम्॥ ८॥ १०॥ १२॥ १२॥ यनयैव च पूर्वसेवया परितृष्टा कमला प्रसीदित । धनधान्यसमृद्धिसंकुलामचिरादेव च मन्त्रिणे श्रियम् ॥ १३ यमस्युरोजदयसेऽभितिष्टंस्त्रिलचमेनं प्रजपेच मन्त्री । श्रियं विचिन्त्याऽर्कगतां यथावद् दरिद्रताया भवति प्रमुक्तः ॥ १४ वसतावुपंविषय केटभारेः कमलाष्टचतले तथा तिलचम् । जपतोऽपि भवेच काङ्कितार्थाद्धिको वत्सरतो वसुप्रपञ्चः ॥ १५ जुहुयादशोकदहने सष्टतेरपि तण्डुलैः सकलवश्यतमम् । खदिरानले तिमधुरैरपि तैर्धनदञ्च राजकुलवश्यमपि ॥ १६

> समधुरनिजनानां जन्नहोमादलन्मी-परिगतमपि जन्तुं प्राप्नुयान्छीः समग्रा । धनविभवसमृद्ध्या नित्यमाह्मादयन्ती

त्यजित न कर्णाद्री तस्य सा सन्तिञ्च ॥ १० विल्वं श्रीसृत्तजापी निजभवि मुखजी वर्डियत्वाऽस्य पूर्वं पवैस्त्रिस्ताद्वाद्वाद्वेतः कुसुमफलसमिद्धिस्ततः स्वस्थभेदैः । तस्त्र्लेभण्डलात् प्राक् सुनियतचिरतोऽसी इताद्विभेलातमा

रूपं प्रयेद्रमायाः कथमपि च पुनस्तत्कुले स्यादलच्मीः ॥ १८ इदयक्तमलवर्णतः परस्तादस्तमनन्तयुतं ततश्च सिन्ये । इतवइद्यितेत्यसी रमायाः प्रवरधनार्थिभरिष्ठितो हि मन्तः ॥ १८

मन्त्रभेदेष्विप समानेयं पूजित्याह—अनयैवेति। मन्त्रिणे स्थियमिति। तत्त्रनमन्त्रानुरूपां स्थियमित्यर्थः ॥ १३॥

प्रजपेच मन्त्रीति। श्रीं रत्नगर्भायै नमः इति मन्त्रस्य श्रतांश्रजप उत्तः। चश्रव्देन तर्पणादिकमृत्तम्। श्रक्षीगतां यथावदिति। श्रभयवरदकराभ्यां रत्नकुत्रभधरामित्यर्थः॥१४॥१५॥

जुडुयादशोकिति। सकामिन प्रयोग:। खदिरानलेऽपि तेनैव केवलेन वा।
॥ १६ ॥ १७ ॥

सुखज इति । ब्राह्मणस्यैव श्रीस्ते विधानिऽधिकारः स्चितः ॥ १८ ॥ प्रवरधनार्थिभिरिति । सर्वपुरुषार्थेषु विनियोग उत्तः । श्रीं श्रीं बीजम् । स्वाहा यितिः ॥ १८ ॥ २० ॥

Downloaded from https://www.holybooks.com

हवारस साहिषियहत्ते सुमितिभिष्ता विराह् हेवता च

ग्रेवियोस्पेंड्रहाब्या धृतमणिमुकुरा श्रेयसे श्रोभेवेद्दः ॥ २१ स्त्राहारामिरामोन्नतमुचनाया रत्नमञ्जीरकाञ्ची-द्होखाभिः प्रभाभिष्तिभुवनविवरं भाख्रा भामयन्ते । पद्मस्या पद्मनेवा कमलयुगवराभोतियुग्होःसरोजा ताराखाभिनेमीऽन्ताभिराप निगाइतं जातिभुत्ताभरद्रम् ॥ २० ख्रिरोच में हेर्ने जामल हमार हो। इस्ते विश्वास स्वाधित श्रीरेवीपद्मिनोस्यां हर्यमाश्राप्ती विष्णुपत्ता शिखा च ।

इ९ ॥ किम प्रमित्र व वरसर्थ सन्ती ॥ ९३ स ग्रासार्व बर्दश्वाशास्त्रसद्येवः स-सदाणां ह्यमममं मनं नियसा। रीबाता जपतु रसारसथभत्रा ९९॥ ध्रिड्रुसम् हिष्टैरानधीहो होरोक्षिकि त्रश्राभिदेलमनु योत्रभिस्दर्ल । :हेर्नि प्रथमभ्याऽचेत्रत्हैः। र्रिमिप्तकृष्ण मीमकृष्टी विकास

विवस्याषाकातमीऽव्सानामानी भवेत्राल विनारणीयम् ॥ २५ समुद्रगाथामवतीय नदां खक्तस्माने पथि स्थितः सन् । परिश्वद्वमना न चिरात् स धनलेभते निजवाञ्कितमधैचयम् ॥ २४ इति मन्तवापादतथीमधुर्वितवेर्युते चुद्र्यात् कमचै:।

रहीमींसं प्रतिद्वतिविधवेत्सरात् खाद्वनाद्यः ॥ २६ -मिर्मुक्टर्गवस्थः : मिस्तम्। वा निस्तु ा मास्रामणीम :किस वितिष्ठ मस्यासास्। नत्यावतैजुहत भगभित्मच्यं बब्सी सहसं

नसरेण मन्त्रीति । द्यांयेन म्हाचरनप उत्तः ॥ २३ ॥ २४ ॥ मगलयः। अवापि महाचरस्य वसव्यवात् ॥ ५६ ॥ ५५ ॥ निवान नोनिवान सानिवानः स्वितः। त्रवनः नोपित-

### HEND JIH BUNIE

तिसिन्त वर्णेहुर्यं थिरोधि सात् पञ्चभिश्वाऽय थिषा तिवर्णेः। बीजानि तानि पुनर्पि समहाबच्चे। इदिन्द्रामत्तः ॥ २७ ताररमामाथाः श्रीः कमले कमलाखे प्रसीद्युगम् ।

<u>इस्पुदादसेताचतद्द्यनेगार्द्या, स्पेरचैतेरा</u> तिभिस्तया वमे चतुभिरस्वं पृथक् चिबौजापुरितैसर्द्रम् ॥ २८

३९ ॥ गमत्रास्र क्लिमोध्यप्रदेश गर्नेगणक्रा हिई पद्मस्या परिचारिकापरिस्ता ग्रुकाइरागांग्रुका । किञ्जक्तृकिन्निनिमाइमणक्षकातुकुर्याहिः

। राठ्छं मीमभीक्षिय्काव्याविद्याभिगाभ वासिदवादेशसाय्हावरतार्षे समयव्यरम् ॥ ३६ श्रीसरस् ह्योसिशो वेसुग्छो विश्वह्पताः। ह ॥ : म नेहिम िड्डाइ। इंग्लिस सः ॥ इंग्लिस नाराध्यद्त्रोद्न प्रतिवस्यमाण-। क्रिकृत तेष्ठुक्रिकृतीय :क्रिम :व्रिकृ

लहां जपेन्मन्मिमं मधुरत्यात्रे-

अर्थेरागी विस्वाही वियम वस्ता महः। इन ॥ मोध्रहस्रिकााग्रह्याधिस्रहेशक्षेत्रेगिक

ह्वी बल्य तेन्येलरी बापा महामियः ॥ ३३

। गिममीज्ञीज्ञिमञ्चमः क्यमिक्साहीस्

४, ॥ :शिय: जिय: शिय: शिय: शिय: ॥ ३४

संपुच्छेवं श्रिथसनुदिनं यो जपेसालमेनं

दिनार्वागविनपगुपुतारिभोगैः सस्द्री । मिक्सि प्राप्त राज्यां अभयोगित । असी म्

पृष्ट् ॥ :गिष्टी में छानो होध्यमञ्च म जियाहे ॥ ३५

महावसीमन्त्रस यी बीजम् ही यितः। पूर्वदृष्णाद् पोठमुतिय ॥२७॥ मन्त्री भवेदिति। रक्षगभीमन्त्रज्ञपः स्वितः॥ २५ ॥ २६ ॥ श्रीमन्तेष्विति गदितेषु भित्तयुत्तः
श्रीसृत्तान्यिप च जपेट् यजिद्दुनेच ।
सृत्तेषु प्रथमतरे खयं मुनिः खादन्येषां मुनय दमे भवन्ति भूयः ॥ ३६
श्रानन्दः कर्दमश्रेव चिक्तीतश्रेन्दिरामुतः ।
स्टचामथो तदन्यासाम् षयः समुदीरिताः ॥ ३०
श्रायो सृत्तचये छन्दोऽनुष्टप् कांसे वहत्यपि ।
तदन्त्ययोस्तिष्टुवाख्यं परस्तादष्टकी पुनः ॥ ३८
श्रानी खातां देवते च न्यासाङ्गविधिकच्यते ॥ ३६
मूर्धाचिकर्णनासामुखगलदोर्डृदयनाभिगुद्योषु ।
पायूक्जानुजङ्गाचरणेषु न्यसतु सृत्तकोः क्रमणः ॥ ४०
सहिरणमयी च चन्द्रा रजतिहरण्यस्रजे हिरण्याख्या ।
श्रङ्गानि जातियुद्धि त्वथ च हिरण्यवर्णाद्वया तथाऽस्वं स्थात् ॥ ४१

श्रक्षकमलसंस्था तद्रजः पुञ्जवर्णा-करकमलश्रतेष्टाभौतियुग्माम्बुजा च । मिणमुकुटिविचिवालङ्कताऽऽकल्पजाते-भेवतु भुवनमाता सन्ततं श्रीः श्रिये वः ॥ ४२ श्रारम्याच्छां प्रतिपदमय प्राप्तदीचो वियुक्त-स्वन्वङ्गीभिस्तनुविमलवासाः सुधौतिद्वजाब्यः । एकादश्यामय परिसमाप्याऽकसाइसिकान्तं जापं मन्त्री प्रयजतु रमां प्राक्तनप्रोक्तपीठे ॥ ४३

प्राकरिषकश्रीमन्त्रश्रेषलेन श्रीस्तं विनियुङ्के —श्रीमन्तेष्विति । जपहोमादिकं सक्कत् सक्कत् कार्यम् । यजेदिति । प्रषाञ्जलिश्व कार्य इत्यर्थः । स्वप्रधानलेनापि जपादिकं स्कानां विवचं स्तेषाम् श्वादिकमाह — स्तेष्विति । स्वयं श्रीरित्यर्थः । हिरखवर्णामिति ऋग्वीजम् । कांसीऽस्नीति ऋक्षितः । [स्क्तमिदं पञ्चदश्रचीकाकं श्रीतम्] ॥ २६ ॥ ३० ॥ ३८ ॥ ३८ ॥ ४० ॥ ४९ ॥ ४९ ॥

मन्त्रीति। प्रत्यृचं श्रीबीजयोग उत्तः ॥ ४३ ॥ ४४ ॥ ४५ ॥

। :प्रहासर्यातज्ञपः ।

## यीप्रपञ्चसारतन्त्रम्

किहिहास एक इंस्कृत अस्त स्वादेश । चित्रवान् देखा कोर्ने म 1 68 || 38 || 1 PE || B मन्त्रीत। प्राकरियमन्त्रः सक्त् सक्त् प्रथमतो होमञ । १५६३ हिन् -जिडिएको मुक्तम स्रिकार स्थान । स्थान चैह्याद्ग्ययारयची ग्रतमश्रायरं जपन्। । मिनामने इमोम्स असम्हल प्रमान विभावमा प्रमाणिक समिञ्जल्लाहर प्रतान्ताता ॥ ५२ । फ़्रिमीनो हो फिन्म निमिन हामब्रुहुइ १,५ ॥ :तीमाञ्जीज्ञीष्ठ मिर्राष्ट भामण तिरिक्त हंप्र यचेंग्रेदिधनाऽनेन हिनग्रो नुह्यातिग्रः। शाहिसाभिमुखी जयाहू यावतावच तपेयेत् ॥ ५० । ण्रीमक्रमा : क्रिक्रम क्रमी एष्टियियोग नहारमद्याताविष्यम्तनम्पनाद्यो गाद्याः ॥ ४६ मब्दार्येष्ट्रीमेर्यानव्याविपालिमायपायालः। एकेंको विस्थियते दाइक्यां भीनवीत विपांश । पदीलेंखसिद्धिः पश्रीत्सरा सिपेषा ज्ञान्त्रात् ॥ ४८ । डिमी : मिसता संवायां संवासकाः मिहा। सोदासनानि कुयोद्दितियुक्तः पञ्चर्याभर्य मनुभिः॥ ४७ वासीमूषणगसान् सुमनोयुत्पप्पर्मामाज्यानि । श्रीविद्धिवासिवाद्यवेताद्याचसवस्त्रीतवृस्वाचि ॥ ८६ । किम ग्रह महिवाहनुहिनमहोत्तरं शतं मन्ती। प्रयजिचतुरावरणं निगरितमिति स्त्राकाल्पितं विधानम् ॥ ४५ सख्य हिशाधिपाद्वाहर्त्योरेतास्तत्र वद्याहोन् । 88 ॥ हो में एक स्थान स्थान । १८८ । १८८ । १८८ । १८८ । १८८ । १८८ । १८८ । १८८ । १८८ । १८८ । १८८ । १८८ । १८८ । १८८ । पद्मा सपद्मवर्षा पद्मस्याद्दी च तर्पेयत्वभिष्या।

-मन्तिक वा गण्डवीपचारिकं समध्यं समस्ति स्क्रित प्रदेशिक विष्या । पद्महोत्ति-स्कारात् विधाय भ्रेषं श्रीवीजन कला यत्वा स्वेदास्त्रीहरूषः। पद्महोतिन-

मन्त्री सर्वारा ऋषः श्रीवीजपुरितलं होमतप्पार् साहा तपेवाध्यत्तलं सस्योकार्गित। प्रणव व्याहति प्राकर्णिक सन्ताख्तालं सन्तस्योत्ताम् ॥५८॥ पूर्वत् सर्वाण वा स्मान्यश्रमस्यतं जायानि ॥ ४८—५३॥ १३॥ षिएज्ञोड़िकिकोरशहरिक न मीमहर्ष के त्रिशंध द्वाणाँइ वह्य विम्पद्रद्वारन्तमां मिलनः सान्र विल्वाब्वन्स-नात्राचेव नाजातिवरहतवणे केवलेने होषाम्। नाभित्राज्ञाच नमः संजवसवतर्त्र खपदारग्राचः स-त्रीयेच महादेवीं हिनाही मत्वविसमः ॥ ६० ताराहिका नमीऽलाञ्च तेरचीस वर्षि इरेत्। । :ार्कोड्सि : मन्द्राः श्रीहेब्या ३ मन्द्राः समुद्रोग्ताः । गु[म]द्वा सस्मोगिनो भोगहानी घार्रावधारक्ष ॥ ५६ तुष्टः पुष्टिस धनदा तथात्सा तु धनेष्रवरी। त्रिम : प्रवृक्ष मित्रुष्ट विभूख्ं विसम्बयः ॥ ५८ । फ्रिएपिकिन । इन्हें क्षि । एत । ग्राञ्चन ८५॥ किड़ी।इमाह्नम् । एये वृष्ट्रम् । एउ । किमी।वृद्धम । ग्राकार्याक्र [142]।इउप्विमि हिर्ध्यह्मा सख्यमालिनो रजतस्त्रा ॥ ५६ शैलेंस्मीवेरहा विष्णुपती च सवसुप्रहा। भूषी संवेभीव बहुमतः श्रीमतां स्वात् पुरोगः ॥ ५५ संग्रहात्मा विविध्ययनधात्माकुलाध्यलरित्रमो भिच्चह्या हिनमन् तथा स्थतस्तियोत । सूत्ररिजेपतु जुह्याह्चयोताऽवगाइत् वस्मासं चुह्नती नित्यं भ्यात् प्रायी महिन्द्रिं। ॥ ५८ नांसीऽसीलन्या सस्योकार्य हताहतीः।

इश ॥ तिशास्त्र क्या क्या क्या विश्वा । ५३

# HENDE HEADING

सीव्सववार्यः साम्ब्रह्माब्जावेब्रा-

सुविश्हनखह्न: ग्रुद्धभित्रिम् मर्वावसवद्द्यं मेलाबास्यायसाद्यः ।

विमलकविर्ण्यः स्वाचिरायेन्ट्राये ॥ ६२

रागाना मानामाना राज्य विषय हो । । मृोद्यक्रिक्षतामित्राप्रकृष्यद्वीमात्रमात्रमात्रमात्रमा -। अन्तराथां कलहक्त्रक्षां गंत्राधान विद्यान ।

कालाचीमेलचारां ग्राब इकुसुमयुतां न स्प्रग्रेहिन्स्योषी ॥ ६२

ग्रान्तः ग्रयत्तिस्तमधुरपूर्वाभिभाषी ह्याद्दी

द्वाचायोतियद्हनपुजारतः पुग्धयोतः।

४३॥ हिएङ्गिहास्साम् :होरङ्डमह्याज्ञे ॥ ६४ निससायी नियमनिरतः प्रस्वामामुखाणी

भ्रहारतुष्टी मितभाषणाणी जीकपियः स्थानिर्मिन्द्राथी ॥ ६५ श्रीमलभन्नः श्रितविष्युद्देवः श्रीमूत्तवापी मितथोः सुग्रीतः।

इति श्रीप्रयम्भारं हाह्यः परलः।

॥ ईं शाई ४ ॥ ईं ४ ॥ ईं ४ ॥ ईं ४ ॥

हाद्याः तरबः ।

### । :७२५ : एड्रिह

ब्ध रमाभुवनिश्यसनोभवेस्तिपुरसंत्रुक्समलमुरोर्तिम्। स्कलवर्गफलापियश्वस्तं जगति रञ्जन्दं कवितान्त्स् ॥ १ कोजिस्तिभिद्धः स्वयद्धिः सम्बत् ॥ १ पूर्वतिरित्योवे द्योर्थकं तदङ्गाः प्रभजेत् ॥ १ क्षित्रमित्योवेदिरस्थिकं स्वस्तिन्ति। क्षित्यस्वद्वित्तिमित्रम् ॥ ३ मान्द्रिस्तिन्द्रित्तिमित्रम् ॥ ३

यावद्वरतसुकुरां मणिकुण्डलोयत्-केर्यकोमिरसनाह्वयन्पुराखाम्। ध्यायेहृताज्ञयुगपाथवराङ्कुश्रेतु-चापां सपुष्यविशिखां नवहेमवर्णाम् ॥ ४

<u>चामरमिथरममेद्रयाचाव्यवर्थरद्धवाहिनाम्त्र</u> । नामरमिथरमान्त्रा नामकार्या

द्वीमि: समसिखतां पश्चनी साथनं प्रसद्ध्या ॥ ५

-क्रम क्रमेट क्रक्नों तोमीरिखक्षि । क्रामेट मितक्रीम थमक्रकाड़ी।म

रद्धनरम् । वाग्मवयोगे कविताकरमिति रुष्ट्यम् ॥ १॥ श्रद्धानि साधक दति । विचीजसंयुतैः सामान्यपटचीत्रन्यार्देशसानं देवता-

क्ष्यंतिसाणायदित्रीक्तमः। सिनताः। स्विवयायायास्यक्ष्यं । मान्यंत्रियायायास्यक्ष्यं । स्विवय्यायायास्य । स्विवय्यायायायास्य । स्विवय्याय्यः। स्विवय्याय्यः। स्विवय्याय्यः। स्विवय्याय्यः। स्विवय्याय्यः । स्विवय्याय्यः । स्विवय्याय्यः । स्विवय्याय्यः । स्विवय्याय्यः । स्विवय्यायः । स्वय्ययः । स्वयः । स्वयः

सह पीठसूतियुजा। रुणिनी स्वर्गाऽरित्या प्रमावती रखेता दूख:॥ २॥ सन्स्वितमी जपान्त इति। जीहचसमिर्शरिहोमेषु मन्तस्य जीबीजाबारित्व- श्रीराजहचसिमधां सजवार्त्तवानां
तावत् सहस्रसमितं मधुरैर्जुहोतु ॥ ६
श्रङ्गेर्णस्मीहिरिगिरिसुताशवंरत्यङ्गजातैः
ष्रद्कोणस्मेनिधियुगयुतेस्तइहिमीद्धिमञ्च ।
योषिद्रपैर्वहिरिप यज्ञिक्षोकपार्णस्तदेतत्
प्रोक्तं देव्या अपि सुरगणेः पूजनीयं विधानम् ॥ ७
लच्मीगीरीमनसिशयबीजानि क्रत्वा कलायां
तां वा विन्दी तमिष गगने तच्च सिन्द्र्रवर्णम् ।
स्मृत्वा बुद्धा सुवनमिखलं तन्मयत्वेन मन्त्वी
देवान् वश्यानिष वितनुति किं पुनर्मर्थजातीन् ॥ ८
य दमं भजते मनुं मनस्ती विधिना वा पुनर्चयेदिधानम् ।
स तु सम्यगवाष्य दृष्टभोगान् परतस्तत्परमेशमिति धाम ॥ ८

सहृदयभगवत्ये दान्तरण्येधराणीः
सिणधरिषवधाणीरेविठान्ता ध्रवाद्याः ।
गदितमिति धराया मन्त्रमृत्क्षष्टधात्रीसुखसुतधनधान्यप्राप्तिदं कीत्तिदञ्ज ॥ १०
ऋषिरिप वराह उक्तश्क्वन्दो निवृद्ख देवता धरणी ।
सनुनाऽमुनैव च पदैः षोढ़ाभिन्नेन निगदितोऽङ्गविधिः ॥ ११

मुत्तम्। [योगेष्वरीमिति वा पाठ:]॥३॥४॥५॥६॥७॥

योगमाइ—लच्मोगौरीति। कला ईकारः सर्ववीजानुगतः तिशक्त्यातमा। तां वा बिन्दाविति। तां च कलां निविड्तेजोबिन्दी कला तं बिन्दुं गगने नादे प्रभारूपे। तच्च गगनं सिन्दूरवर्षे शक्तितत्त्वं स्मृत्वेत्यर्थः। मन्त्रोति। एवं मन्त्रवीर्यात्मतां प्राप्त इत्यर्थः। श्रथवाऽसुकं वश्येति क्रमोत्क्रममन्त्रमध्ये योजयेदिति मन्त्रीशब्दार्थः॥ ८॥

क्रियायिक्तप्रधानायाः श्रियः श्रीबीजप्रधानायाः त्रिपुटायाश्च विधानमिधाय इच्छायिक्तप्रधानाया भुवो मन्त्रमाइ—सद्घरेति । विनियोगमाह—उत्क्रष्टेति । ग्लीं भूबीजयोगे धात्रीदम् । प्रणवयोगे परमसुखदम् । कामयोगे सुतदम् । श्रीबीजयोगे धनधान्यदम् । ङ्कींयोगे कीर्तिदमित्यर्थः । षोढ़ाभिनेनेति । त्रिचतुस्ति-

Downloaded from https://www.holybooks.com

मुख्याक्योजे निविष्टाकणचरणतला भ्यामलाङ्गी मनोन्ना चञ्चच्छाल्ययचुम्बच्छु कलसितकरा प्राप्तनीलोत्पला च । रत्नाकल्पाभिरामा मणिमयमुकुटा चिववस्ता प्रसन्ना दिभ्यादिश्वक्मरा वः सततमभिमतं वन्नभा कैटभारेः ॥ १२

> लचायता च सदशांशहतावसाना प्रीता धराहृदयमन्त्रजपित्रया स्थात्। सिंप्यता सुविमलेन पयोऽन्धसाऽस्य होमे विधिः सकलसिंद्विकरः किलाऽयम्॥ १३

पीठे विष्णोः पूजयेत् पूर्वमङ्गेर्भवज्ञाम्बुप्राणसंज्ञेश्व भूतैः।

शान्यन्ताभिः शक्तिभिः साक्रमाशापानैः पृथ्वीं संयतात्मोपचारैः॥

पुष्पैः प्रियङ्गोर्भधुरत्वयात्तौनीं लोत्यलैर्वाऽपि तथाऽक्रणैस्तैः।

सहस्रमानं प्रतिजुह्नतः स्याद्गौगींमती गस्यकुलाकुला च ॥ १५

पिञ्जरां पृथुलशालिमञ्जरीं यो जुहोति मधुरवयोचिताम्।

निखशः शतमयाऽस्य मग्डलाइस्तगा भवति विस्तृता मही॥ १६

भगोस्तु वारे निजसाध्यभूसिंहलोड़ितासःपरिपक्षमस्यः।

पयोष्टतातां जुडुयात् सहसं दुग्धेन वाउन्नेन दिनावतारे ॥ १७

षग्मासादनुसगुवारमेष होमः

सम्पन्नान् समुपनयेह्वराप्रदेशान् ।

पुवान् वा पशुमहिषेष्टजुष्टपुष्टा-

मिष्टामप्यनुदिनमिन्दिरां समग्राम् ॥ १८

संचेपतो इदयमन्त्रविधिर्धरायाः

प्रोक्ती हिताय जगतां रहितचमाणाम्।

पञ्चिद्विवर्णे: षोढ़ाभिन्नेनेत्वर्थः। ग्लौ बीजम्। खाहा प्रतिः। न्यासासु ग्लौबीजेन सह सामान्यपटलोकाः कर्तव्याः॥१०॥१९॥

रक्ताकोजं मुख्याकोजम्। ग्लौं पृथिवीमूर्तये नमः इति मूर्तिमन्त्रः॥१२॥॥१३॥१४॥१५॥१६॥

स्गोत्तु वार इति । प्रयोगो वराहपटलोक्तक्रमेण द्रष्टव्यः। तद्बीजयुत्यः।

### मुप्रित्य सार्वस्य

एनं भवाद्यीत थरानम्बासस्दः

१९॥ एक एउड़ी इफ ह्य के रोक एक एक एक एक एक । मुरातम विष्या निष्टि कि हो मार्थ । मार्थ । मार्थ । मार्थ । ०९॥ :भोषोबिन्वाच्या नगराते नपहुताचेनविधिभः॥ ४० ब्य पुरवार्येचतुष्ट्यसिद्विक्ती मन्त्रजापनिरतानाम् । अहन सिद्धिमप्त प्रांप्त प्राप्त १६

वमेंहुर्धे च तहत्त्वः गिवयुक् चरमाद्रनाद्यमाचिलवस् ।

यन्तः सवीनिरस्वान्तियः सतारी मन्देशाणेवृतः ॥ २२

नुमोक्षानिङ्ग्रेष्ट्रम् मीमाध्नाइ दिस्ता । हर ॥ माइवीक्तम एरिनोडाइभिन्नी मलविद्या ॥ १३ तारान्तेऽस्वाहावि मायावीचं प्रयोजयेन्नन्ते ।

89 ॥ : क्रक्रम एमिल उघ च नी क्रां एं भी प्रम हो छह

कालिकालह्याभिकाश्योष्षु जानुजङ्क्योः पर्योः।

द्हतासं कुरोन्मल्य व्यापकं समस्ते ॥ २५

निहत् कामान मिलाने किलाने किलाने किलाने किलान किलाने किलाने विनियोगमाइ—पुरुषादीते। वच्यमाण्यांत्रयोगवत् प्रणवयोगे सुतित्तरो युन्रीप क्रियायक्रिप्रधानायाच्चीरताया विधान वक्रमारमत—श्योत।

क्तिरामिकाया । :कहोम् :फल्म् म्ह्रेली । ठीमिकिस रिक्लोम सर्वस्त्रोति विभागः॥ २०॥

चतुःखी भगवक्कवरमहावित्।तरूपमङालधरपट्।न्ते मवचास्वठह्यथुत्रः नित्।त-

वसे हु। ऋडि: खी ए ए एवा च इति च एवा तह क्षार:। मन्तः॥ २१॥

मन्त्रत्र दखद्रेषु मायाद्रीययोग उत्तः। उपरितनमायां विना सप्तमिरचर-॥ इर ॥ दर ॥ तक विद्वित्या क्षेत्र क्षेत्रित सायावीजप्रयोग उक्तः ॥ १२ ॥ १३ ॥ -िक्रीअक् तीमोद्गि । : क्रह्म प्राधाप्रधाप्रधाप उत्तः । तीक्रिक क्रिक्ष मिन एनारः। नरमः चनारः। शङ्गा स्तो। साधिनानेषुः हूं। मायानेजं

हुं बीजम्। इरे यक्तिः॥ २४॥ २५॥ सार्थं मामान्यपरनीका न्यासाः कर्तवाः। त्रजुनविराष्ट्रवितित ऋथादयः। रङ्गलज्ञ द्वित नायः। यथना सवैत्राहियोगः सुचितः। यत यातिनोजन

स्लेन स्तिया ॥ २६ – ३०॥ भनत्तक्रिकी ब्राह्मणी। याक्रे र्राण होगे परना होगेपटलोक्त आसनमन्तः। कार्रेटकापदी गूर्रे। तत्वकामहापद्मी वेग्यो। वास्तिग्रह्णाची रुपो। प्रवर्धेश्च द्रतागीतैः समचेंग्रेद्रक्तिभरावनसततुः ॥ ३७ यस्णैश्वस्त्वसुसमेवेनजैर्पि ध्परीपनेवेदीः। स्वा। वव्रस्त्रा वर्गहेतरः विद्धरत्न पटतेरपः ॥ इह सस्याँवेतथस्त्री हाःस्य पुन्ये पुननंयाचिनये । फर्नारी चावने ग्रा सग्रसारियों च तहाही ॥ ३५ सम्बाबाया बासमारीसमेलाब्दिया देवामले । भूयः प्लियाह्याह्यार्वेमचेमकारिकाः पृच्याः ॥ ३४ । णिमक एषठ किङ्क्रम छामग्रेमक ।छाग्राञ्चह इड़ ॥ :तमक रिष्टोहिल्म पिराय गायता ॥ इड़ । मृष्टि हिमीरम द्वावास निमाइमीतधुवीरोइश्रह ९९ ॥ :धितष्रभृष् :कथाम :भीात्रमीरधुमक्रीद्वीमीमक्रकी होवां प्राप्य गुरीरथ खबं जवाह्यांग्रकं मुह्यात् । १इ॥ क्रामाद्वान्वापायीय क्षयिक्षाचनाहोमान् ॥ ३१ मुर्वास्त्रा तिसमसमुद्रायमन्त्रिं तर्णोम्। क्राया वनक्रमाय्ववा मर्गापपव्यवास् ॥ ३० माहकुलविवससुकुराघरिताहिंदीरिषक्छुताम्। पूर्णेणिश्विब्बवहनासरुणायततीचनचयौनित्तास् ॥ २६ । इन्छम रिमामणीममञ्जीविद्यान दिननागविहितकुर्यस्वमिह्तिग्राहहयौमुक्र्योभाम् ॥ २<sup>८</sup> नमाण्यतिक्षेत्रा तां गलवित्तमिद्दिविभाण्यताभरणाम् । श्याखिपक्कनालवल्यां गुञ्जाप्तलगुणितभूषितार्गणितास् ॥ २७ तनुमध्यनतां पुणुबल्तनद्यालां करविराजद्भयवराम् । पणेंगुकपरिधानां वैग्याहिदङ्गीखलाकांजिताम् ॥ २६ म्यानवतन्त्रम्यपद्ववस्थात्। इषवनागमञ्जाराम् ।

### न्यीप्रपञ्चसारपन्त्<del>रम्</del>

प्रयोगानुरूपनीचयोगः किङ्ग्पञ्चात्रामा होसञ्चातः ॥ ४५॥४६॥४०।४८॥४८॥ नित्त कुष्डसीत। योनिकुष्डं विरचेत्रयः। सर्वार्थसिद्धे मन्त्रीत। तत्तत्-मन्त्री तरेले वीभनिवृक्षणं पद्मावरस्य किङ्गस्य च जपः स्वितः ॥३८—88॥ मस्त्रनापिन इति । श्री ही नमी निस्ते खाड़ीत लिस्तामन्त्रस्य द्याष्ट्र उत्तः । सहितिगुक्स सर्वीपद्रव्यान्छे स साधको मुह्यात् ॥ ४६ तुछा नोनात्यवनः सनम्पनः कनम्मिद्य पद्मः। प्रशारी पारलने: स्वीमिङ्धे निम्नेभ विदिखी ॥ ४८ यरगालसैय पुष्ये मध्यतेमिष्टिभिष्टिशामेतः। यत्रयसिङ्खे वक्षते: कीस्यै कुमुहेमंहरियाय तथा ॥ ४७ जम्ब्सिः ख्याग्ना राजीभिः यत्र्यान्तये तथाऽचतकः। थान्याय यवैः पुख्यै गोधूमैक्द्वये तिलैनुह्यात् ॥ ४६ इस्थान हिल्ला हिल्ला हो । इस्था हिल्ला हिल्ला है । संपूत्र पूर्वविधना बुद्धात् सर्वोधैसिद्धये मन्त्री ॥ ४५ योनि कुष्टधान्तः प्रकल्पा तताऽन्तं समाधाय । ४४ ॥ विंदे वा चिक्तिमिख्लं तसी इहाति सा हेवी ॥ ४४ इलाहिवाहि मि]नीभः प्रलाभ्यमाने वहा न विक्रियते। प्रि सुरोद्यानादिषु रंखामः खेन्छ्या निरातद्वम् ॥ ४३ रेनस् हेड वाचं परिरभाषरमसीखमसानम्। स्टुत्रस्मल्यावर्षाच्याः प्रसाह्म्याः ॥ ४२ श्रीयमानाग्रीमिचिम्रा मर्दाविग्रस्विलितमन्द्रभाषिष्यः। मुक्षांलतनयनसरोजाः प्रस्तांच्याच्यानसनमन्त्राः ॥ ४१ विष्यष्ठज्ञवनवद्योक्ट्रोमूँबाः प्रस्वबत्पद्न्यासाः। वनवमीबन्दुमीतिमविष्यरकुषगार्द्धमार्द्धबद्युतयः ॥ ४० स्यस्वस्वायाद्याः स्माद्यपालवस्रावाताः। अपुरसञ्च विशिष्धाः साथकासक्तेन चेतसाकुणिताः ॥ ३६ विद्याययौ यव्यः समुरामुरामुद्रवार्ष्यप्रमहाः । जह ॥ मिमाधकुर्याम । इस क्लिया सह । वसिक्सामस्मे ॥ इट । क्रिम किमोक्षिम हिमो तोगेईभार्युग्रह्मक

**च्चतसंख्या साइस्रो वियुता वाघाऽयुतान्तिको भवति ।** यावत्संख्यो होमस्तावज्जपय मन्त्रिणा मन्तः॥ ५० मनुमन्तितैश्व वारिभिरासेकः च्लेलशान्तिक्षद्भवति । तज्जप्तयष्टिघातो मन्दितचुलुकोदकाइतिश्व तथा॥ ५१ तत्कर्णरम्ब्रजापात् सद्यो नश्युर्विषयचादिकजः। तद्यन्त्रस्थापनमपि विषभृतादिप्रशान्तिकत् प्रोक्तम् ॥ ५२ त्रांखां मध्ये सतारे मनुमय शतसंयुक्तविंशतपुटेषु प्रादिचिखीन भवीदिकमनुविलिखेद् दादशावृत्ति मन्त्री। विंभद्दन्द्वाष्ट्रगुलाकलितविरचितं यन्त्रमेतत् सुजप्तं बह्वं द्वेलग्रहात्तिं हरति विजयलच्मीप्रदं कीर्त्तिदञ्ज ॥ ५३ याखां मध्यगतानले लिखतु दिक्पंतिष्वय खुः सङ्कं चृं चृं कृं करणादिषष्टिपदके भैवादि कालीमनुम्। नैक्टेंत्यादि तथा क्रमाद्यमतृतं वाच्चेऽनलेनातृतं प्रोक्तं निग्रहचक्रमन्तकपुरप्राप्तिप्रदं वैरिणाम् ॥ ५४ कालीमाररमालीका लीनमोचचमोनली। मामोदेततदेमोमा रचतत्त्वत्वतचर ॥ ५५ यसापाटटपासाय साटमोटटसोटसा । पामीभूरिरिभूमोपा टटरीस्वस्वरीटट ॥ ५६ वक्केविंग्निम्बनिर्यासकविषमसिभिः सीसपट्टेऽं शुकी वा शावि पाषाणाकी वा विलिखतु मितमान् काकपचेण यन्त्रम्।

मन्त्रिणा मन्त्र इत्यनुजपेऽपि तदेवीत्तम् ॥ ५० ॥ ५१ ॥ ५२ ॥

श्राख्यां मध्य इति । दादगरेखात्मकं यन्त्रम् । साधकसाध्यकर्मणामाख्या श्राख्याग्रन्दार्थः । त्वरिते श्रमुकस्याऽमुकं वग्रयेत्याद्या श्राख्या । दादगाद्वत्ति मन्त्रीति । च्लेनहरणे गरुड़बीजाचराणि लिखेत् । यहार्तिहरणे नारसिंहे विजये दौगें लक्ष्मगं श्रीबीजे कान्ती कामे सर्वार्थे ग्रती ॥ ५३॥

श्राख्यां मध्यगतानल इति। दशरेखायन्त्रम्। श्रनललेखनं सर्वपङ्तिषु समानम्॥५४॥५५॥५६॥

वक्केविंडङ्गारः शावः । स्रण चित्रक लोण पिण्डोन्मत्त त्विकटुक ग्रहधूमा विषाः ।
Downloaded from https://www.holybooks.com

# HENDYIHEPHIE

नीगारा कत्याहि च वाह्य लिताखााम् ॥ ६० निखास्त्रमी पिष्टचतुःपष्टिषु विदा-र्ये.सः पूर्व दिन्स्यचतः पर्वाति ग्रेखम् । व्यहिष्यागीतिषु मध्येन्द्रगसाथं तत्रीपद्रवमखिलं दिनग्रः सर्वात्सना भवति ॥ ५६ जप्रमधीमुखमेतट्र यन्तं यत तु देश विनिचिपमान्तो । त्रमहद्वनानिखवीतं विचित्य विषड्षित्रमम् ॥ ५८ नज्ञे चाऽष्टाष्ट्रपट्टे कालीभिवयातुधानख्राद्यम् । **८५ ॥ एक किनोम : किनाइन किन्छन है । १७ ।** वलीके चलरे वाऽचनतिवविवरे वा निह्छाह्राति-

प्रोत चन्न सस्यग्याऽनुगहमत्त्रम् ॥ ६१ पद्मस्य तत्पद्भजराजदद्गान्त । मृत्रविष्ट व्यविष्यं पर्वाताम् । <u>किङ्गक्रियाङ्गास्त्रमास्त्रम्</u>

इणादिः। वस्त्रीकेवयववैक्त भवति। चत्रे थाधिः। श्चत्र्विवर् मानिति । देगकालादित्र दख्यः । यथेराचिसम्याद्यः नालाः । देगः गावा-गाहाः। गावांग्रकः गुलाह्हंस्य गाहाः। पावाता रचनपावातः। मपि-तिनेत्री मूलारूड्यवपरवत्या मसि: नाया । सीसीरपि देवताजातिहस्ताती

। निक्तिम क्रिमिनिने। रिक्य इन्न । क्रिमिन प्रमानिक मिन ॥ ७५ ॥ :१५ मिनिष्रिम

सर्वे व स्तानाविती। जूसः पूर्व दिक्त्यचतुःपद्तित्व श्विसिति। खण्डेनाग्रीतिविति। द्यरेखायन्तमनुबहाख्यम्। इन्द्रः ठनारवनारी मन्त्राच्यात्रोनां काकोज्वपाषाणाङ्गारहस्यात्राना खानं स्वितम् ॥ ५८ ॥ ५८ ॥

सने सनेतेसपरः। गेंस् गिस्तासन्तिन वयदिसयः। विद्यानिति। श्वस्तायां मध्यसिह्यहित्यह के वहत्त्वास सः ततो वं ततो विद्यासः। ।

बहियल्विच लिखिला तदुगतमेरीमिः वकारः वेष्येरित्ययेः ॥ हु ॥ मेर्सिट । सिंहा स स्था विस्वं यस्य स तथीताः। यन्त्रस मस्तपहानिवेषह्त्तामिता पारिसस्य तत वषडनितामिसयो:। जीवीयसव्यक्तित्वस्थाम् ॥ ६०॥ श्री सा माया यामा सा श्री सा नी यान्ने न्नेया नी सा।
माया लीला लाली यामा यान्ने लाली लीला न्नेया ॥ ६२
लान्नाभिः कुङ्कुमैर्ना विलिखतु धवले चांऽश्रुक्ते खर्णपट्टे
लिखन्या खर्णमय्या दृदमिप गुलिकीक्तत्य सम्बारयेद् यः।
क्रित्याती मृत्युती वा ग्रह्मविषदुरितेभ्योऽपि मृत्तः स धन्यो
जीवेत् स्वैः पुवपीवैरपरिमितमहासम्पदा दीर्घकालम् ॥ ६३

चतुःषष्ट्यंशे वा क्रमविद्य लच्मीमनुममुं शिवादां नैक्टित्यादिकमिप च तूर्णास्तहतम् । बिहः खच्छे पट्टे कनकविहिते पूर्वविधिना

लिखित्वा जप्ता निचिपतु शित्धीर्यंत तिद्दम् ॥ ६४ चक्रमनुग्रहसंज्ञं मन्त्री देशेऽत सम्पदोऽविरतम् । श्रुभतरफलदायिन्यो भवन्ति शस्यिर्द्धकालहष्ट्राद्धाः ॥ ६५ हङ्कारे साध्यसंज्ञां विलिखतु तद्धः कार्यकायाञ्च शिष्टा-नष्टी वर्णान् दलेष्ट्यारचयतु हरमायां विश्रो वेष्टयीत । कुमस्यं यन्त्रमेतत् सरसिजपुटितं सर्वरचाप्रसिद्ध्ये कृप्तं रच्चोपसर्गप्रशमनफलदं श्रीकरं वश्यकारि ॥ ६६

द्गित निगदितक्षृप्त्रा पूजयेत्तोतलाया मनुमनुदिनमेनमानयेन्सानवी यः। स तु जगति समग्रां सम्पदं प्राप्य देहा-पदि मुदिततरात्मा युक्तधीर्मुक्तिमेति॥ ६७

चतुःषष्टांग इति। नवरेखायन्त्रम्। क्रमविदिति। श्रम्तवीजयोः श्रीबीजस्य च लेखने प्रोक्तक्रमविदित्यर्थः। तूर्णा त्वरिता। श्रम्तं ठवी ताभ्यां बिह्वर्नृतिमत्यर्थः। शितधीरिति। मन्त्राचरश्रक्तीनामस्तरत्रप्रधादिङ्गष्टितया ध्यानमुक्तम्॥ ६२॥ ६२॥ ६३॥ ६४॥

मन्त्रीति। वषड्न्तत्वमुत्तम्॥६५॥

कुश्वस्थयन्त्रमाष्ट—हंकार इति । तारे शक्ती हंकारो लेखः । पद्मबाह्ये हत्तेषु हकाररेफमायावेष्टनं रच्चोपसर्गप्रश्रमनयोस्तारं दुर्गाबीजेन वेष्टयेत्। श्रीविष्टितं श्रीकरम् । शक्तिविष्टितं वश्यकारि ॥ ६६ ॥ ६० ॥

# *मीप्रपञ्चसारतन्*त्रम्

भीत्रभरानतवपुषा भवभयभङ्गय मन्तिषाऽहरहः ॥ ७६ । :फ्रिंप हामकः :पृष्ठीाषात्रभीक्षीमभीत्रभीक्षाः । म्लारा दाह्य प्रोताः यत्रयः पत्रसंस्थिताः ॥ ७५ मेखला हावियो चेव तथाऽत्या वेगवस्य । ८०॥ िहानइम च महत्त्री हिनार । ७४ इस्रेखा स्रोहनो नन्हा स्रोभणी महनातुर।। ह्यमध्यक्षताद्वः सधूपद्गेमैनिवेदाताम्ब्र्लेः ॥ ७३ ग्रामिते पूच्या देवी कुसुमानुलेपनैरक्षाः। बधुतं बुह्याह्ने त्पत्तसिया घ्रतेन वा मिह्ये ॥ ७२ सींखा निखां देवीमेवं प्रजपेसनं ग्रतसहस्स् । श्री हिंद्र तृहरित्हम । अपाय अधिवर्ष ह्वी ॥ २१ द्रात्रेपद्राहिससावस्ताता साह्यंग्रचातस्ताबसम्पा। ००॥ प्रसम्बन्धान्त्रहासियान्यात्रहास्वनस्त्रा ॥ ०० इन्द्रमवामितीज्ञ्ययमीजिमोर्महाभूविताऽयुगनेता । ३३॥ किमेरीएमिताह धीविद्यारक्ष्यां हे । द्वाखां वा चेक्रेन दाखां दाखां तथा पुनद्दिशास् । २३ ॥ :क्रम तिर्गिमिष्टरिणवण्डा इत्रनोह्नीए :तिभीष्ट सारहोवेऽधरकाम्या होवं खरवेलहद्रलात्यावाः।

सरं नामनीजम्। दीवि नकारः। दीवि च एकार्य दीविकारः। तत्व किने हित स्थान्त स्थान्त । स्थान्त । स्थान्त स्थान्त । स्थान । स्थान्त । स्थान । स्थान्त ।

दित स्ट्रिस्। तत्व निस्त दित सिंदम्। स्वेलो मकारः। रहेति स्ट्रियप्रहणम्। लाल्यो नकारः। ग्रिव एकारः। तत्व मरद्रवे दित सिंदम्॥ ६८॥ मन्त्रीति। द्वासाद्योग उत्तोऽद्वेषु। बद्दिरातिष्ट्वन्त्वप्रस्तारिष्ट् सम्बायाः। द्वीवनम्। ये ग्रितः। लासः सामात्वपरस्तेतः॥ ६८॥७०॥

॥ ७९॥७२॥७३॥७५॥ सन्तिणीतः। प्रणवादित्तमुत्तम्। रारिद्गास्ययं नीयोगः। रोगास्ययं

उट ॥ गत्रुमणविक्यों मिह्यों सिम्हों कार्यमुता ॥ उट इतीरिता लोक्सिवाय वज्यपतारियों मन्दिरामाः । असुष्टो निर्पायो जीवति मन्त्री भन्निसं मनुनः ॥ ७७ । ष्टर्शिङ्गामामा अधिक विश्वास स्थान । प्रतिकार । ।

मायादिकत्त्रया वर्णे दन्देश प्रदाधिः स्मृतः ॥ ७६ । :प्रदेशिल्तरा छिन्निसे : सुश्च वे थिर: ।

। ह । एहि हिने प्रसिधा मार्थ हो इस । इस हो हो । त्का रक्षांश्वक्षमम्बन्धमारिका मिन्द्रमा

होसिं: पाशाङ्मग्रुतनपालाभया पद्मसंखा

दीवितः प्रवर्धित मनुमन हुनेततः। इवी पाथाइमितफलहा निख्य: पावंती व: ॥ ८०

मभूनपुष्यै: खादत्रीरथुतं इविषाऽथवा ॥ ८१

यहैस यतिभिनीकपानैदेवों ससाहितः ॥ ८२ । त्रिह्मभीराङ्गाहाहाह ज्ञिष्ट्र हेमू र्रा

। एतान्त्रम किंद्रीक । इन्हीं गर्द्धाना वार्ता

महद्रवा द्राविणी च द्रविषा शक्ति मताः ॥ ८३

निसामि: सहग्रत्। न सील लोक् 82 ॥ होम्स किइविड्रम सि होउनी न निशि मार्शियोमुखाहताङ्गे ग्रयनस्तो मनीवित् सहस्रमानम् । प्रजिपेत् प्रसहो विचित्व यां वा

बक्षोदा वगद्नेरञ्जवाज्ञ सद्धाः।

मानः ॥ ७६ ॥ ७० ॥ ७८ ॥ देगायागः। दःबद्रामायासम् वामयागः। वरावस्वर्गासम् स्बेबत-

मनुविद्वित । सर्द्रवे दलकात् पूर्वे साध्यनामयोग उत्त हति ॥ ८४॥८५ ॥ यक्तिः। वर्षेदन्देभितः प्रापाहियोगः उत्तः॥ ७८ ॥ ८० ॥ ८१ ॥ ८२ ॥ ८३ ॥ निस्निताराः संमीहननिद्दित्यक्ति स्थायाः। ही नैनं साहा

### माप्रपञ्चसारतन्त्रम्

इति श्रीप्रवृक्षारे चयोद्यः परतः । सहस् प्रजपदेनां विद्यागी वीरमानसः ॥ १० श्रहकुशसारवाणानां बोनारां श्रिताश्रशे:। उञ ॥ फ़िष्म फंसुनी गर कि स्रीप्न कंस्पामधीनम् एतद्वन्तं महानिप्तं सगमातद्वयोः परम् । २०॥ मोइएष्ट । एत्राप्त क्षेत्र । एत्राप्त क्षेत्र । **बते साहापरेनापि षोह्याचरविदाया।** मब्बवर्णाश्चित्राहीन् र्लमध्येषु वाह्यतः ॥ ८७ नेसरेषु जिखेत् पागग्रजिनौजे प्रहत्तिणस् । ग्रांतावींजं साध्यनाम तन्मध्यं परिकालप्येत् ॥ ८६ नुष्ये महिष्याम स्था भागवीजन वेष्येत्। <u> जापाचि द्वितसस्पासचाविश्रेषुः ॥ ८५ </u> तसाताः ग्रीसमत्यो भजन् निख

क्रिक्नीराम्हणर तिल्लानाज्ञान मीह [ खण्यादि नीरमानस इत्यन्तं श्रीकपञ्चनं क्षतित दृश्यते । ]॥ ८६—२०॥

त्योह्यः परतः।

# चतुर्दशः पटलः।

श्रय बच्चामि दुर्गाया मन्त्रान् साङ्गान् सदैवतान्। सजपार्चाहुतविधीन् प्रीत्यधं मन्त्रजापिनाम्॥ १ तारो मायाऽमरेशोऽद्विपीठो बिन्दुसमन्वितः। स एव च विसर्गान्तो गायै नत्यन्तिको मनुः॥ २ दुर्गाऽस्य देवता कृन्दो गायवं नारदो सुनिः। तारो माया च दुर्गायै ज्ञामाद्यन्ताङ्गकल्पना॥ ३

> शङ्कारिचापशरभिन्नकरां विनेवां तिग्मेतरांश्चकलया विलसत्किरीटाम्। सिंहस्थितां सक्तलसिद्धनुताञ्च दुगीं दूर्वानिभां दुरितवर्गहरां नमामि॥ ४

इच्छोपसर्जनां क्रियाशिक्तमिभिधाय ज्ञानोपसर्जनिक्रियाशिक्तरुपाया दुर्गाया विधानं वक्तुमारभते—श्रयित । दुं बीजम्। ज्ञीं शक्तिः। मूलेन मृतिकल्पना। ज्ञींकारसिहता न्यासाः। कर्णिकायां बीजम्। दलेषु बर्णाष्टकम्। माद्यक्षया च बहिर्वेष्टनम्। भूविस्वकोषिषु नृसिंहबीजिमित्यस्मिन् Downloaded from https://www.holybooks.com

### HE DINE PAIR

अमुना विधिना क्रताभिष्ठका ललना पुरसवापुरादिनोतस्। राजारीभीषत्ता विधिना सपत्तानसुना जयत् ॥ १५ । किष्मिने भूतवेतालिष्याचाद्येविमुख्यते । विधाय विधिना तेन नायमं विभिषेच्येत् । यान् यानिच्छति कामान् स तांसानाप्रीत्ययततः ॥ १४ मन्त्रीन्स्रावान् भवति स्विधिदुरितान् जधेत्। इष्र ॥ हिथोमिर : प्रसामित जापहुताचीमाः प्रसाधित ॥ १३ वभगहगदावद्वपागाद्येगग्रा वर्तेः ॥ १४ मुद्दा मेथा भुतिरपि मात्रयः खात्तराहिकाः। ९९ ॥ ग्रह्वाभर षाष्ट्रतीरिः गिकि ।धन्ने म ।धन पदाविद्यः तडीमी च दुगांयजनमोह्यस् । ०१॥ भोध्युष्टिकामिकास्त्राख्य । १० मङ्गः खाहाहातः पूर्वा दितीया ग्रामिः स्मृता।

तब्स तैयत्रर्ध ॥ ६—६५ ॥ ऋषादिनाः समनुना विहितालाङ्गानि वाक्षभिन्नेन ॥ २० मार्ययकोऽत्वनुष्ट्रव्वनहुगोत्याः क्रमेष भगवताः । अता रिवितययुतं सप्तियाचरी मनुः प्रीताः ॥ १६ ग्रक्समाक्षं वीत्रा तन्त्रे भगवति निगदा ग्रमधपर्स् । नश्मी मेरल समुपक्षितमिल्याये यहिपइं प्रवहत् ॥ १८ उत्तिष्ठपर् प्रथमें पुर्वाव ततः किंपर् स्विपिधियुतम् । भजतां समायायमायां स्निवयः परिकाल्पितोऽयमार् ॥ १७ यनयेव जपामिषेकाहोसक्तियया सार्नुच्युनं जनानाम् । इवनासिलसर्पे: सहस्रहितवैराशु भवेच गर्भेरता ॥ १६

बासदामु तेवावाधिः ॥ ४८॥६४॥६६॥६० ॥ गुर्मनत्तरं तु योगः। चिन्नयोगे दुरितां जयेत्। यन्त्रिपुरितले सवेकामाप्तिः। मन्तीरिरावान् भवतीति । दस्रि।योगः सम्बतः । स्लुच्ययोगे दोवीयुः ।

वनदुगीयाः दं बीजम् । खाद्वा यक्तिः । दा तन्ते दत्यस्राणि कोलानि ।

न्तुद्धः परसः

भवतां महिष्याससंखा नवरूवीसहयो श्रिश्रे सुनी ॥ २४ श्राश्वहिष्राताब्दरवातार्वे सत्रवे:श्वायप्यचादेशावा। इ९ ॥ मी।मन रंगकुछड़ी ।एँड किंड रेहमप क्रिन्ति छिल्लामई । मार्कितो किङ्गितिमाशिगञ्जा श्रीमित्राक्षक्यां तिनेताम्। र् । मिसवहननासामानासामावहक्षणेयुग्नेस न्यस्तेत् ॥ २२ । हीए वृक्षित्रकृष्टभाष्ट्रकृषाभाक्ष्य विकासी । जातियुतैय विस्थार्द्वात्याप पर समिण विश्वर्मातः ॥ २१ वड्मिश्चतिमेरशिक्षः वड्मिरमिश्चमिश्चमिः।

मुरहितिनाभयभयहा ध्यया कालायनो प्रयोगिषयो ॥ २८ समस्यवत्यन्तुरकाञ्चीकेत्ररहासमिता । क्रिकालितनौषकुञ्चितकुन्तवाविवसिक्तिराश्याभ्यम् ॥ २७ व्यात्रत्वम्परिधाना सर्वाभरपान्निता विनेना च । सिंहस्या वार्डान्तिमा पद्मस्या वाय सर्कतग्र्यामा ॥ २६ उदाहिसीतिभुनाब्या माहिषक्षे सन्तन्तन्त्राया । स्धिम्सल्युन्तनन्द्रवयवारामिन्द्रिपालग्रम्थाख्यः॥ २५ चत्रद्रखद्रख्याच्यास्यास्यास्यस्याख्रः।

मश्वा विषाद्वलपत् नेतमत्त्व पद्माणेलज्ञ विग्रेषद्य दल्लहो:। न्। स्थान स्थान स्थानः । स्थान प्रविधानि स्थानि । स्थान स्थानि स् न्हिङ्गासाम । निर्मातिष्य वियद्माणि । मामलाहिष्ट निर्मा है हु हु हु व्रीहितिवाच्यहविभिः सम्यक् संचित्य भगवतीमनचे ॥ २६

संयतिसी जबनुष्यां अपूर हनेह्यांप्रन ।

। त्रीहरूम । द्वाहर । त्रीहरूम । सार्वे । व्याद्वा । व्याद्वा । इसर्यः ॥ १८॥१८॥२०॥२१॥२२ ॥

नह्यभुनाया विशेषणं व्यात्रलगिलाहि । प्रयोगनिधावित मारणीचारन-वरद्भियकारा । सहसास्त्रो ग्राककारी ॥ ३६ ॥ १४ ॥ २६ ॥ युषमारणाही। सिंहस्थाऽप्रष्टभुना रचाही प्रयस्ता। पद्मस्याप दिभुना

मिल्ला । त्रीमिष्ट तंत्रीरिड्नान्यहोईषू । देखकिंद्रमिल्लाक्ष्यां मह्मम योत्सियः। प्रतिनीमयोगविधाविति चाष्टः॥ २७॥२८॥

829

### जीपपश्चसारतन्त्रम्

प्रतिवासप्रयोगः। एवसन्यक्षापि निग्रह्मयोगाः ध्यात्वा विश्वति। ॥ ५६ ॥ :धातः :गर्गष्ठ बन्धित स्थितो सत्योखनेगाड्ये चतुरचरयोगः स्वितः। जन्मा चेबन्धी-म समेत्रियाम्खाद्वामः स्वितः ॥ इत् ॥ इत् ॥ इत् ॥ तसमान नियोद्ति । निरम्धं में समुपक्षितं व्यात्रभधं में समुपक्षितं तिमभधं सन्दिष्: प्रयोगविधिरित । तत्त्प्रयोगीविद्यन बोजयोग उत्तः। बहिनेंछनं बहि: पाथिवविष्ये हुनेजिसिलासिन् पुजयेत्॥ २८॥३०॥३१॥३२॥ क्षिकारां बीजम्। पत्रेषु पर्दयम्। विष्टुमा मादक्या च त्रीमीङ्गीताद्यायाद्यां मानुषां बीजनादिशासाद्यायाद्यायाद्या माय्रकीभिरीचरात्मामसार्गाहकाञ्च नाग्योत ॥ ३७ । गंद्रीमीम कृष्टि गंदभीहिए छित्रिविकितो कंद्रुष्ट संसुक्य गिर्सि जयात्रज्ञापद्वं दुतं ग्रमयेत् ॥ ३६ आला तिशूलहसां ज्वरसपॅगहविपत्स जन्तनाम्। ५६॥ म र्राप्तक म विद्योगक्वीक्वितिमार नेप्रवाश्वम । किम िष्णे मीभरक्षेममभीद्रमः क्ष्मभीकान्ना तत्त्रमाली लखेड्दिरात्तर्नग्रहार्साथ्यमपि ॥ ३४ । १६ पर्यस्य यद्वयं मनं जपेह्य सहस्रमधुतं वा। विहितो जप: प्रतिहिनं निजरबाधै ग्रतं सहसं वा ॥ ३३ इत्धं जपाचेनाहुतिसिह्नमोर्मेलियाः प्रशोगविधः। 98 ॥ मृष्टि तंत्रीहिडनामदोह्म :।क्रिमिक :1धरुष्टि र्यार्ट्राह्यपाणकेटकवाणधनुःग्रुलपाल्ड्राक्षपालाः। १९॥ :१क्तिः :एक होने किञ्चमक रीमार्डि । मह । ह । एका कमोराष्ट्र कि कि इस स । इस ीए इ । एं। ह यशयुरेश्व माहमिराग्रेग्रेः न्नाम्य एव दुगेयम् ॥ ३० । :भीरि पूर्वेग्रीक्त पूच्याउद्देः यतिभित्तवारुशभिः।

प्रतिसीमेनेति चातव्याः । द्वीजप्रधानेनाऽनुसीमेनेव वा क्रूरक्तमे क्योत् ॥३६॥

चयुद्धाः तरबः

मिं किमिलिति : किमिलिरेके किमिलि । त्रामी । त्रामी । स्था किमिली स्था 08 ॥ म डिमम्डम : क्रिसम्बर्ग का अवस्था । माणाप्रतिश्वातासम्बद्धाः । माणाप्रतिसम्बद्धाः । माणाप्रति । ३४ ॥ तोष्टिम्हों गि म किभैक्षेणऋोगित भेनां संस्तक्षियितं विषतकसमनःसङ्सयं जुह्यात्। मुह्यात् सपादपांश्वासिस्वारकत् भवेदिपोः सदाः ॥ ४५ नारस्तरस्य पत्रेरष्टसङ्खेनिपातितेमभागा स तु विदिष्टी खोकेंट्रेग्राह्मान्तरं परिसमित ॥ ४४ इंध ॥ राजधाराल इहिपूजीय : किया गीर्रेन कंग रिप्र प्रतिसेनाया मध्ये सा थावित सदा एव सम्भान्ता। पानय गूरी थत्ती गुद्धाचार: प्रवेग[स]येह्र बाषान् ॥ ४२ सम्पारिततेषिन च ग्रान् समभ्यस्य पूरंबच्चाह्यात्। मुह्यात् सहस्यं वाऽयुत्तमपि संख्यामु पूरितामु पुनः ॥ ४१ विभिष्वानां तिभ्रत्यं पुरो नियायात्र तोत्यातेषेन। प्रतिश्वल् प्रतिचुद्धशक्तनुना निजयाञ्किताप्तये मन्त्रो ॥ ४० शुहै: सर्वेरिधमैस्तिहिनं वा सप्ताचनं वापि। इश्रहिनतोऽवैगवाञ्कितमिष्टिहँयाः प्रसाइतो भवति ॥ ३६ बार्ने: समित्सहसे: प्रतिनुह्याह्नेवारमारस्य । उह ॥ च िनाएड्रीइफ व्यिड्रुसमें हम कि में हो इंगों हम नुह्याद्रोहिणसिभाषायुतं मन्त्री पुनः सग्रुद्दानाम्।

जज्ञः ॥ इट ॥ ३८ ॥ जज्ञः सार्वेरियमे विज्ञाति । असनसारीखिरियमेरित्यर्थः । प्रतियनमं प्रतियनिम-प्रमन्त्रम् । प्रतिज्ञुद्धशत् । प्रष्ठायं प्रतिज्ञोमेन जुद्धशत् । प्रतियनम् -

यनसम्। प्रतिसुद्धशत्। एष्ठायं प्रतिसोमेन सुद्धशत्। नथसा प्रतियनस-मियाहोमं कुर्थाद्शिथः। यनसं यनसं प्रसिक्तिन प्रतिसोमेन सुद्धशदिति मा। निजनान्स्तिस्सिधः। याथना जप उत्तः॥ ४०॥४१॥४२॥४६॥४४॥१ तिजनान्स्तिम्होति। याथनोग्राम् संद्राभने प्रविनेनेज्योगः।

॥ हर्स—हें ह

### मुप्रपद्धसारतन्त्रम्

तत तत तमलीरात । विश्वपद्भरसिंदः ग्रहादिसन्तरित्ययः। रचवमेव क्रा । इहीक्रम हमिह्न ग्रियो खाना<u>क्राउ</u>र । किमन का कार्रेड लीं हे कार्किस आखें।। प्रनिर्दाप तावव्यप्ता मध्यादावरेषु पञ्चगव्ययुत्तम् ॥ ५६ वावद्धतेन बुह्याचेष्य सम्पास साध सम्पातम् । पञ्चीत पञ्चगळ निधाय जायाच पञ्चसाहसम् ॥ ५८ ग्रहः सनन्दकीऽरिः ग्राहः कीमोर्दकी रि्गां समगः। ८५॥ ।इनीम्जूषी साध प्राधिनी विधियाच साध मिल्यनिहा ॥ ५० द्विजभूकहं महान्तं कित्वा निभिदा पञ्चया भूय:। स्छतिय प्रखेनं सहस्हवनं गजाप्रवधनकृत् ॥ ५६ सान्यतिनराज्यानिसमहग्धीरनपञ्चगव्यत्यहुलक्तैः। रबाक्तरस्य करियां तव्यापितपञ्चगव्यचेपः स्वात् ॥ ५५ विमधुर्युतेरानित्यक्षपत्रेमेता भविन्त ते सदाः। तरपुष्पे मेधुरात्तेहौमाच् वयोभवन्ति मातद्दाः ॥ ५८ शानित्यम्सिमिद्वीमाद्वीगा नग्धन्ति हिन्तनामित्तात् । प्रताज्ञ विचार्यस्य तामुचारचञ्च तत्प्रयः ॥ ५३ विषतक्सिमस्थतद्वताह्य कारिणो रोगिणो भवन्यचिरात्। ९५॥ हारमीनरिड्डाइमुस ।रक:न्थाण । एड्सी । क्रिडिनिप्रक हिं होएगम ब्रिह्म क्रिक्शफ्ट हिंसी है श्रालाऽयुतं प्रजयानार्गयतं सदा एव रिपुनिवहम् ॥ ५१ रविविष्वगतामक्षां करयुगपरिक्रुप्रशूलतजैनिकाम् । प्रजपेदुसाहः साच्छतोदुंग्धाभिषेनतः ग्रान्तिः ॥ ५० मंखापितानिलां ता प्रतिकृतिमुणार्के विनिः विष सियतिरातिमेतः खादुन्मत्तर्मासिस्हस्होमेन ॥ ४६ स्वसारक्षोपतैजुङ्गालजैच्जूनवायसयोः । विचतुर्योपयोगार्वां हिंधये सियते सन्ह ॥ ४८ भसितचतुरुष्यां तहातैनुह्यार्रप्यभिऽहीनित्र।

व्यवस्तपुरुषभगवत्परं मनं भवतु सर्वसिद्धित्तरम् ॥ ६३ यथ वारिट्रगहास्वजनारं सुकुन्टं विचित्स रविविस्ते । नह्वारत्ववणहोमेदिशुद्रौ जातिभिस्तथा यामस् ॥ ६२ पद्मीयजनुस्ट्डतेन्पपतीबिक्षणान् वर्णाकुरते। धनधान्यसस्दि: स्वाद्रियुचीराद्याञ्च नेव वाधन्ते ॥ ६१ । :सिम्ल हेर्य विद्या रखेरा तहा वर्षेत्र किसी: । चतुद्यः परचः

Downloaded from https://www.holybooks.com

एका क्षेत्र क्षेत्र होसिनिनि क्षाय सन्यातय । ड्रोइ किम एकिवितिहारीयराह ।इस्फेइकिम -त म छिछिछि हम ममिनम त्रिभिड्र हाछाछाम

जपार्ष्थ्यतं चिराय वयतां गच्हत्यसी निश्चयः ॥ ६४

क्रामझीह ड्राम्स्रक्स क्रिय हा स्वस्ता है है।

गोदुग्धेः पशुमान् छतेः क्रनक्षवान् रक्षा च सर्विद्विमान् ।

वायुषान् प्रतिपद्धनेन महतो सदाः थियं प्राप्तयात् ॥ ६५ -राष्ट्र ज्ञानस्य सथितः स्याद्वनान् द्रवेयाऽ-

महानाय सदहनं परिभाष्य हान्त संवोस्ता श्विनिपद्घ सदुष्टग्रव्हम् । छान् महत्त्रीत्यवण्युतं सवादा

. इ. प्रहास हो हो है । इ. हे से हैं ।

मन्दिविता स्वमन्दवनेषामायुषानां व्यानपुजादिनं स्वितम् ॥ ५०॥५८ ॥

साखाखाबरद्भितीमीते। मखाब्राखामेक्कनामाबरयोजनं विद्भः। ॥ स्टा ६० ॥ ६५ ॥ ६५ ॥ ६५ ॥

विन्यस् मन्त्रीति । प्रतिकृते प्रातिन्येन मन्त्रनासादेकं स्वयति ॥६४॥६५॥ याल्तिक विनियोगः। नामाखल्ययोमेनुयोजनं संपुरम्। कोखनं विनियोगः। मन्त्रनामात्त्ररादिनेनान्तरिराराः याजन यथनम्। संसोहने विनियोगः। योगः। संस्थानोबारनविदयेषु विनियोगः। सत्तायत्त्योनोस्योजनं रोधः। समस्ति। सार्णेऽस्य विनियोगः। नामान्तं मन्त्योजनं क्साक्षमेथा । स्वतंत्रः । सर्वेति स्वतंत्रः । समस्यमन्त्राक्ष

ग्रीबन्दा है बोले खाहा ग्राम:॥ ६६॥

### HE DIRAMIT

मकी नमेत् प्रमुह्याच द्यांशतीरलं। एवं विचित्य पुनरदारत्वसमेन क्लाभिभिन्नहैला भवतु भवभयध्वंसिनौ ग्रुलिनौ व:॥ ७० ार्गिम :मीरिक्नीउर्छिमीरमीक्रिक ।इङ्ग्रीस्क्रिक्सी में बग्धामा निरोटोब्रोसत्यां यन्ता भीवणा भूवणाच्या । विसावा ग्रुल बावास्थरि सहर गहा बाप पाग्रान् काराजे-अङ्गतिव र वास्त्रत् प्रीतं पहनिवारणम् ॥ ६६ मूजित्यादानु पञ्चाइं हं फड़्नासितीरितम् । । ह त्रीरिहारीयहार सह्या निहासी महास्था है। नास्योदतयञ्चाऽस्व द्वांसद्वसूप्रज्ञे ॥ ६८ । एक दिर्शोद्यमुष्ट्र च नोड्डीमरमुरीमव ८ ३॥ किमोविष्यक्षाध्याध्याध्याध्याप्ति । इ. १३ १ १६ ४ मित्रे हे पार्क हैं : सब्स हैंगों न देवता।

मङ्गष्ट्यासिनजहितिहियाधिनावै:॥ ७१ -किं इतिषा । अर्गड्डास्ताम निकास

। एक क्लिंग नामिष्ट्रमुमिक्स क्लिंग । हैगी च वर्हा विस्थवासित्समुरमहिनो ।

प्रहावीमुद्दाः शक्ताः समुद्दीरिताः ॥ ७२

र्वाद्वग्रह्मीसगर्वावाणकार्यक्रमञ्ज्ञाः।

होबाजपहताचींभः सिद्धः कमे समाचरेत्। सग्रवनागा वहला दिन्यमाद्ध हतयः ॥ ७३

भासवीत्माहभूतापसारत्वेत्वयमाहिनाम् ॥ ७४

स्वरात ॥ ६७ ॥ ६८ ॥ हिए ॥ फर् गिरस खाहा। दखाबामिसथः। विनात नेनान्त्रोधिक्षियेष श्रीसनादां लिति। श्रीबिन दुर्गे हुं फर् हृरयाय नमः। श्रीबिन वरहे हुं । त्राफ्रहमोड्ड संस् । महतम तिधिमात प्रमात धिरोहए नौजीमरमुस

मन्से जपेडिलि। प्रण्यमास्त्रिसिंडडुगविनारितं जपेडिलयः। १९ –७६॥ चतस्मिरित। जया विजया भट्टा ग्रुलिनोकात्यायकात्वात्मिरित्ययः ॥७०॥

विचित्र्य जयमानमन्त्र-उद्गुषाः प्रहर्षानैकर्गेषिवेगः ग्रुलाटोनिजमय ग्रालिनों ब्राम्स्य श्राविश्व

स्याद्यस्या द्वतममयान्ति भूतमङ्काः ॥ ७५

の の 9 9 विषमाशु विनाश्येद्वरायां प्रतिपत्थेव च विस्थवासिनी सा पुनरात्मरोगिषीरिष्विकामिषि निजायुषाकुलाम् यहिस्पिक्षधिकादिज वा बहुपात्कुकुर्लातकोद्भवं वा। संविचिन्त जपतोऽस्मिद्या विद्वनन्यवर्शावग्रहा ग्रहाः॥ अन्तराऽय

ଣ ଡ଼ तहेयनादेव विपन्तसेना दिशो दिशो घावति नष्टसंज्ञा ॥ ७८ बाग निशित च देवी चेमङ्गीमन्त्रमिमं जपिता। आत्मानमार्था प्रतिपद्य ग्रुलमाशान्वितां वैस्बलं प्रविष्ध <u>শ্বাধায়</u> Downloaded from https://www.holybooks.com

बोधमेषाम्॥ मन्तं जपद्राशु परायुधानि स्हाति मुण्णाति च तिलसिद्धार्थे नुद्याक्षचं मन्त्री सपत्रनामयुतम्।

तु रोगाभिष्टतात्मा स्रतिमेति न तत्र सन्देह:॥ ८० चिमध्रासित्रै यिलैरष्टसहसं जुहोति योऽनुदिनम्।

सिषिषाऽष्टशतहोमतोऽमुना वाञ्छितं सक्तलमन्दतो भवेत् त्रप्रतिहताऽस्य ग्रितिभैयात् प्रागिव वत्सरतः ॥ ८१

हुतात् ॥ कृरिकाक्रमाणनखरा मन्त्रेषाऽनेन साधु संजप्ताः। ट्रवैया चिनायुजिसितं लभेत् सम्यगष्टशतसंख्यया

m M अप्रतिहतश्तक्षो भवन्ति युधि॥ जुह्याक्कतमष्टपूर्वेषं मन्त्री गोमयविहितां गुलिकां सम्पाताज्यसुसिक्ता

दिवसै: सप्तभिरिष्टी दिष्टी मिथो वियोगिनी भवत: ॥ ८४

ヹ þ अस्पृष्टनं गोमयमनारिने संगृह्य जप्त्वा विसहस्तमानम् यियासतां वे निखनेव्राणां संस्तक्षनं दारि चमूमुख

स्वित: ॥ ८४ पन्नवः स्वितः ॥ ८०॥ ८१॥ ८२॥ ८३॥ बायुबोजसम्बन्धयोगप्रयोगञ्च मन्त्रोति। मन्त्रो सपत्नति। **शतमष्टपूर्वकं** 

सस्तामिषेकप्रतिपत्त्रेत्यर्थै:॥ ७०॥७८॥**९८**॥

प्रतिपन्धैनेति ।

#### मीपद्यसारतन्त्रम्

पानीवास:पाणिमाठों प्रसन्नां ध्वाला गामं वा पुरं वापि गच्छन्। जप्ला मन्ने तपैविला प्रविश सृष्टं भोज्यं प्राप्नुयाद्भुखवगैः॥ ८६

नानिम्हास्य क्षानिम्ह्यान्य स्वास्य स्वास्य स्वास्य स्वास्य । । जोड्डिंग विक्रियार्थ स्वास्य स्वास्य

शनुहिष्य त्ववित्तमनास्तम्य सस्यगनी त वष्याः सुविधृतिसनास्तम्य नात कायी विचारः ॥ ८७

कुर्यात् प्रयोगानिप स्वरुगिकल्गीह्तान् वे मनुनाऽमुना च । मन्दी नपाचीह्रततर्पेणानाद्वाल्गे हि मन्दोरनयोविश्रेषः ॥ ८८

श : इति श्रीप्रध्यार्थ चतुर्देशः परलः ॥

शोकें में लीति। यक्तियोगी विद्भैपयोग्य स्वितः। श्रीतियर्चेता इति । पायोन् पायाङ्क्रप्यस्कुर्यायत्र्वेता श्राता । प्रायाङ्क्रप्यस्कुर्यायत्र्येताया रसवयोभायाः ध्यानं स्वितम् । अवस्तिपना इति । पायोन् ब्रह्माऽङ्क्रप्याऽङ्क्रप्याज्ञेयानविष्णाह्कं स्वितम् । तस्ये यक्षेताष्ठमय इत्यथेः ॥ ८ ≰॥८७ ॥ व्हस्याऽङ्क्रप्याज्ञेयानविष्णाहिकं स्वितम् । तस्ये यक्षेत्राविष्णेः । मत्योति । यान्तिप्रयोगेषु

मूलिना वषड्नलस्तामित ॥ ८८ ॥ इति मीपद्मपाहामाधेन्नते प्रपञ्चमारिववरणे चतुर्भः परलः ।

1:12h:16218h

॥ इ ॥ मूल्रज्ञान्तरलं निरन्तरत्वम् ॥ इ ॥ समनोखापिकाहियात्रयः कार्लस्राहिवणाः। भाषाप्रसामनान्त्रीहितो-सानादोनां दार्यानां नव्यस्यष्टाणां च न्यासाः मतेयाः॥ २ ॥ महापि यतिवीजन सह सामान्यसासाः करेयाः। याहिलाहोनां पद्मानां ।: किमीम : गिकितिय क्रिक क्रिमाणीविज्ञाय । क्रिक्किट्र नीन्द्रम ॥ १॥ क्रिप्रकृषि व क्षेत्र । : ध्रीप्र क्षि सन्तान् वदन् सत्वात्मनस्य स्येष्य सन्दं वमुमारसते—श्योत। भा बाजम्। एवं तिश्रह्यात्मकान् मन्द्रानिधाय तिशुणात्मकानां सुधेसीमानीनां सहारीभपुच्या नव श्रह्मथः खुः प्रदातिनाः प्राच्यत्रभावाः ॥ ७ ऋखतयक्रीववियोजिताभिः क्रमात् क्र्यान् विन्दुयुतामिरच्मिः। परमसुखासन्याहिष्यिषु सथ्य च पौठक्तृप्तेः पान् ॥ ६ । मृष्टिगिमम विद्वागम किमनी तिर्भूष एउँ हिए समे सुस्छ रचयेदिवित्ते गुद्ध तिले खिरिजमङ्ग्यस् ॥ ५ । ार्ह्पूय गिङ्गोर्माष्ट्रिहें इन्छ । हिन्न । हिन्म । हिन्म पुषैसर्न दिनहचनातैः खारुधुतेवी जुनुशात् सरीजेः ॥ ४ महितार प्रजापन मलं मली पुनलेवचतुष्त्रमिनम्। भीतीनां भोड़तुइस्तनमन्तु जगन् मातुराक वपुनः ॥ ३ विम्वाकामावकामं ज्वल्यहोंगींग् धते पामाङ्क्रमेश-सदाः सन्तप्तवान् व्यवसवन्त्रनासिः प्रभाभिः । भाख्डबोघमीलिस्कृरहस्तवचा रञ्जयद्यावरिखां 9 || pilstieleriudur filriu uhr Ju filze स्वित्सारवर्ष्ट्र गायत्व देवता च भुवनेग्रो। १ ॥ :जिंगिर्मा विस्तार्थे । अन्य विस्तार्थे । । नश नशिष्टो मले चतुरवरसंत्रकं समासेन।

सब्दी पुनरिति । अजपान्ते परमात्ममन्त्रयोग स्त्राः ॥ ४॥४॥६॥२॥ ॥

#### jeken bib gukir

गतिपून्य गतिमतीति । पूर्वमेव मण्डलाकारस्थारित्यस्थापि पूजनमृत्रम् । ग्रमन्त्राणां साचरबोजायलं चाह ॥ ११ ॥ मिलित क्रमानाला । सीस वृध वृष्ट्यांत ग्रुकाद्दारक ग्रन्थर राष्ट्रकार ॥ ०१ ॥ :क्षड वर्षाने हेनते हेनते हेन । विमाक्षित वर्षाः ॥ १०॥ सुत्रम्। स्तिमूलेन खंखली घं वर्षी ल्याय नमः दखलेन देया ॥ ८॥ नीतिमीप पुनः समाप्येदिति । हस्खानोसनाय नमः दखेनं मन्त्रसमापन-न्योतिस्रीप्रियगोधितस् तिकारं बच्मोप्रदं भाखते ॥ १५ द्यासम्दलबद्द्रिहरूयो भस्याऽस्माजोबल-जोनुस्यासविनं गतश्चषन्तमधामस्तनं प्रोद्दर्न्। भूयोत्सच्ये सुधामये जलमयो तद्गसपुषाहिभि-पूर्वोह्न निनन्त्र पिधाय पात्रम् ॥ १४ त्र हेम्मभेष्य प्रजासक्ष राज्ञ । क्रिक्सि पिर्दतावर्षा विस्थित । दृष्टा हिनेश्सय पीठगतं तथेव प्रस्थगाह्यक्तिङ् खेकां सक्सावयन् समाहितायोः ॥ १३ यत्तरायवकुग्रह्वितिलस्येपकुम्मचन्द्नोपेतेः। प्रजपन्सनं प्रतिगतक्रमतः प्रतिपूर्यत् सुविमलेः सिचलेः ॥ १२ प्रतिपूज्य श्रीमिति तत पुरः प्रणियाय तासरिष् म्हामित ११ ॥ किम्नामक हिध्यपंत्रीयायार्गे हारान्द्र इस्वायाः पत्र यष्ट्यास्वद्रैसद्ने मार्ह्याः पद्यात् । प्रमुजयेहावर्षे: समस्तमस्यमाया तह्योनवेता: ॥ १० बावाह्य हासियमें मध्येपाद्याचमारी मंध्रपक्रेशुः। ३ ॥ :ब्रिमझीमक्रमति गृहिगामम : मिष्ठ मीमतीक जिक्किक्ति बह्मविण्यिवात्मकं समीयं सीराय योगायेठाय । यसीया विद्यात नेव नवमी सवेतीमुखी ॥ ८ हीप्ता सूत्सा जया भद्रा विभूतिविमत्ता तथा।

प्रतिपूरवेत् सुविसल्ति। श्रस्यंत्रणन्नमेण पूरणसवगन्तव्यम्। श्रोजी सानसं बनम्। ज्योतिः ग्रतेरनान्तिः। होती रक्षयः॥ १२ ॥ १३ ॥ १४ ॥

योगमाह—प्रकोससीत। तामांप योत्तमासलेनाऽवष्टभ्य प्रतिपद्रस्य :। धनांवभवेखारि। इष्टं पत्तम् ॥ १७ ॥ १८ ॥ १८ ॥ नीपशब्द मासनिर्धि व्याप्ति सूचर्यात ॥ १६ ॥ महाप्रताय संखायि । स्थितस्य विसंधान । वात्याय लानभवारसाइ-इसाऽक्रीवक्षलाहीघँयुजाऽङ्गानि समाचरेत् ॥ २३ ऋषादा बह्मदेवाहिगायतीम्सासनाः। चलिव्हो मनुरेष समृत्रो वं प्रजपत्याप सन्तिमात्मा ॥ २२ विजातह समित्रायरखाद चन्द्रशेगावांत्रयः वर्षेरायम् । ड्रांतर्गगविषापहरं त्यामित्र परत च वाञ्कितमिष्टरम् ॥ २१ यश वर्षायवतामचेमेयम् सम्बन्धस्थापनासम्भागम् । चिलं ग्राह्मनन्समत्तर्परं मन्ती भवेद् योगतः ॥ २० मिन संस्थातमञ्ज तामान समावश्रम इंमालना वेदार्वेन गुणात्मक्षेन सगुणानाक्ष्य हस्रेख्या। त्याधिल समस्यवस्वनेगपानादिलवद्धानवार् ह्लाहळेंद्रयमपि क्रुयोद्दाञ्किताशेसमवाप्ते।। १६ <u> श्लेहिनमचेशितव्यं पंसी विधिनाऽसुनाऽथवा रवये।</u> पार स गच्छात सवाह्यवारिरायः ॥ १८ अस समग्रवमवस्वय वारिक्वार हैन्सापनोहितनवे हिनवस्थाय । तसारिनाथ दिनश्रो द्रताहिनाहो थनीवभवसुद्रार्ध्वसित्रपश्चाणजुष्टमनन्तर्भोगशोगि ॥ १७ त्रस्तमधन्त्रवाचामक्तगाता दिनम्तिरस्रम्तस्त्रमातनाति । यावद्रिसिषु भानोव्याप्रीत्यक्सः सुधामयं तर्हाप् ॥ १६ बश क्रतपुष्पाञ्जिलिएपि पुनएष्ट्यतं जपेन्सनुमिमं मत्तो । :B2h :h2&h

विष्युपद्माकायं इकारः। चेत्रत्रवीजलस्पपाह्यति -धं प्रजपत्यपोति। ह

पजपाविनियोगमाह-- सम्बर्धस्तीति । यापने समापन निवोह्य ।

॥२०॥ :क्षत्र प्रविद्या । मन्द्री भवेदित । मन्द्री भवेदित । क्षा क्ष्रा क्ष्रा । । ।

तन्नाप तत्तत्वायोनुगुण्योजयोगोऽवगन्तवः ॥ २१ ॥

44

# Fren DFIF PURIE

गतेन सुधारयेन पूर्णी यः साणः भ्नमध्यक्षः तेन सम्बद्धाः प्रत्याः इत्य्याः योगसाह—दल्दयीते। दल्दयं विसगंखविल्द्दयं दार्यात्तकं तसादुर्-11 38 11 38 11 38 11 38 11 बीजम्। सः यक्तिः। विरं सन्त्रीति। सीऽइयोग उत्तः॥ २२॥ २३॥ २४॥ रीगापसृखीवेषद्वितः प्रयान्ति ॥ ३० यासीयता द्वनचन्द्रवसम्बन्धा प्रदातमानस्विनिःस्तयोत्तरभ्याम्। ज्यासाबेगुब वसैत्राब्बेसेबा सर्वारसा इ। मिरिक्सिनी प्रतिस्वति । १६ मंचित्व यो मन्मिमं भजते मनस्रो । मृह्यिङ्गामतधीसमुङ्ग्वीत्रम्। इन्द्रह्योहितमुधारसपूर्णे सार्थ-उद्गाहिनाथ चेहिनागरितन्तिम्हिये चिरं मन्त्री ॥ २८ द्रति परिपूच्य च कल्यां पुनर्भिषिच्याऽय नियमतोऽव्येमपि । ग्राग्रीगास्थास्या दिग्रापास्यम् वचादाः ॥ ५० ऋतवसुवरनरसंद्वास्त्रयतेगोऽवद्रिपूविका जान्ताः। यापुरं नीपचये च विद्यानद्वैः प्रपुजरीत् पूर्वम् ॥ २६ चित्रिय स्वयम्सिन् पुर्वातासपामध्येन । भृष्ट ॥ र्डामान् मम् देश हो। इहा नामक्रम प्रवाप प्रजमेहार्थ्यवतं मनुमिममाच्यान्तितेश्च र्रोग्धात्रेः। भयवर्ट्विचितं हपमद्वास्विभेग्स् ॥ २४ -।क्रुरात्राम छप्ताप्रश्राप्रकाम धेवम हरनियमितचिद्धं सीस्यतानूनपातम् । -रिरित इसिस्य पंत्रमस्य वारि-

स्याराखि:सविवसग्राविवग्रामिखवः।

चतुलीमधीगमाह डक्रेव्येव स्थातेषु—व्योमानुगेनेति। ज्यमा बिन्दुमा।

तेन सुषु द्रिपितमादिबीज इकारी मुलाधारख इति व्यासिसमीऽधनेनेव सुचित: ।

I DIDA:FIFIH

विस्मोखन नम इखार्द्या जानमन्ताः ॥ ४८ ॥

-アドアララ

हंसाग्डाकारक्षं सुतपरमसुधं सूर्धेचन्द्राद्गलन्तं नीत्वा सीष्ठसमार्गं निश्तिमतिरय व्याप्तदेहोपगाचम् । स्मृत्वा संजप्य मन्तं पिलतिविषशिरीकग्ज्वरोन्सादभूता-पस्मारादींख मन्त्री हरति दुरितदीर्भाग्यदारिद्रादीषैः ॥ ३१

> विधाय जिपिपङ्कजं मनुयुतोत्तसत्कर्णिकं निधाय घटमव पूरयतु वारिणा तन्मुखम् । पिधाय प्रशिनात्ममन्त्रयुतवामदोष्णा पुनः

सुधायितरसैः खसाध्यमभिषेचयेत्तक्रलैः ॥ ३२ नारी नरो वा विधिनाऽभिषिक्तो मन्त्रेण तेनित विषद्योत्षैः । रोगैस्त्रयाधिप्रभवैर्विमुक्तस्थिराय जीवेत् करणैर्विश्रुद्धैः ॥ ३३ करेण तेनेव जलाभिपूर्णे प्रजप्य मन्त्री करकं पिधाय । सुधायितैस्तैर्विषिणं निषिच्चेदिषं निष्ठन्यादपि कालकूटम् ॥ ३४

गदितं निजपाणितलं विषिणः शिरसि प्रविधाय जपेज्जलेः शितधीः। यचिरात् प्रतिमीचयते विषती मतिमानय तचकदृष्टमपि॥ ३५

दूखजपामन्त्रविधिः सम्प्रोत्तः संग्रहेण मन्त्रिवराः । यं प्राप्य सक्तत्रवसुसुखधर्मयशोसुत्तिसृत्तिभाजः स्यः ॥ ३६ चरुणा शिखिदीर्घयुता दृक्षेखा ख्रेतया युताऽनन्ता । प्रोत्तः प्रयोजनानां तिलकस्तु यथार्थवाचको मन्तः ॥ ३७

लसकाहीभ्यामिति। चिदानन्दासतातात्वसुताम्॥ ३०॥

पिण्डयोगमाष्ट—इंसाण्डेति। भूतापसारादीं सम्बीति। योग्यवीजयोग एकः॥ ३१॥३२॥३३॥

उत्तमिव प्रयोगं निर्धन्त्रमाह—जनाभिपूर्णमिति । मन्त्रीति । गर्ड्बीजयोग उत्तः ॥ ३८ ॥

शितधीरिति। पाणितलइयेऽप्यमृतध्यानकुश्रल इत्यर्थः। मितमानिति। जीवरचा इंग्रःसोइंगुटमध्यस्थसंस्थापनलचणा स्चिता॥ २५॥२६॥

प्रयोजनतिस्तकमन्त्रमाष्ट्र-- अरु पेति ॥ ३० ॥

Downloaded from https://www.holybooks.com

सन्ही निजवान्सिय दखन्येति बीजविश्चेष: दंस:सेहियोगावृत्ती। ॥ ४५॥४६ ॥

बीजम् । मं यक्तिः ॥ ३८॥४०॥ सन्दी दिनकरलचिमिति । जपे प्रण्यादिलं स्वितम् ॥ ४१॥४२॥४३॥४४॥

दित्यग्रह्मासाः स्विताः॥ ३८॥ मन्त्रे निजवाञ्चिताः॥ ३८॥

नाम्जान्त्रीत नाद्वाति । हम्मानार प्रमाहिकार प्रमाहिकार प्रमाहिकार ८८ ॥ किस प्राप्तिकानिकान मिल्स प्राप्ति ॥ ४० संपुत्केवं विधिना विधिवट्ट गोरीचनाहिकेह्ळो:। इंड्रोबासी मन्दः सवजमह्यांग्रीकादिभूषञ्च ॥ ४६ त्रपरकाराभयमुद्रा विकृतमुखेऽहिः कराहिताञ्ज्ञिषयुक् । चन्द्रायाः सेलन्ता वामावन्त्रत्वामम्त्वामनाः ॥ ८५ गुर्सितपीतगुका रत्नासितध्सक्रणाकाः जनमः। शानेशहिळसिषु धर्णिजमन्दाहिषेतवः पुन्याः ॥ ४४ । :कु एमित्र :ार्नाभ्रम्भारं यायनुष्यात्रमार्ने अभेष सुः। मुख्यतर्गत्रसुमनोधूपादीः क्रतभित्तिनसमनाः ॥ ४३ विन्यस्य निवयमस्मिन् प्रपुनयत्विमपि सावर्षाम् ॥ ४२ । :म्यु का घाष्टीतीय छार्ठीं गम्धीहो निह्नीभीगाय १४॥:किंगे क्ष्रिहाम्ध्रमधी किंद्रम:हिमम्डफ्रा त्रतसन्होत्री मन्त्री हिनकारलकं मनं जपेज्युह्यात्। करकाखिताभथवरहो छातिबम्बोऽमितभूषणस्तिनोऽवतु वः ॥ ४० अर्गसर्गरहस्स्राव्यार्गम्यायस्य । खायेत् पुनरहिमक्रं मन्तो निजवाञ्कितायेवाभाय ॥ ३६ मलसस मध्यमनुना होयेशुजाऽद्वानि वह क्षितानि । उड़ ॥ नीरद्वाम <u>त्रिक किम फर्मिक न्</u>रीप्रकास छजनी गुशाहाचरपति कर्रहागुश्चमागव कान्तात्।

गेचनामनिलवैणवराचिरः गेचनामनिलवैणवराचिरः

गोरीचनासतिलवेणवराजिरत्त-ग्रीतास्त्रगालिकरवीरजवाकुगाषान् । म्यामाकतप्टुचयुताञ्च यथाप्रलामं म्यामाकतप्टुचयुताञ्च यथाप्रलामं । ४८

कुला मख्डलमष्टपत्रज्ञासं तत्वा पताग्रेषु विधाय कुस्मनवकं तत्पूर्यायता जले: । यावाज्ञ क्रमण्यो ग्रहानभिसमाराध्याऽभिषेकांत्रयां कुर्याट्ट यो ग्रहवेक्सतान विखयं यान्यस्य लक्सोभेवेत् ॥ ४६

वहपरिश्वतीमष्ट्रा पूर्वक्राप्ता हिनेशं प्रतिजृह्त निजये वैह्यते वे यहाणाम् । प्रतिजृह्त निजये वेह्यते वे यहाणाम् । प्रमुख्यभावे वा घोरहृपं गहे वा ॥ ५० मुस्स्वराः खहिर्यक्षिप्यलाहाः स्मोह्स्वराः खहिर्यक्षिप्यलाहाः स्मोह्स्वराः खहिर्यक्षिप्यलाहाः स्मोह्स्वराः खहिर्यक्षिप्ताः मुद्दाः । स्माह्मि स्मिश्वतिताः पूथांव च खः ॥ ५१ स्माह्मि स्मिश्वतिताः पूथांव च खः ॥ ५१ स्मिर्यक्षतित्ति मुद्दं यासाय विद्यं यहाय । हो सस्यक्षतिति मुद्दं याल्यमाय्य होष्ट

यह्यान्तिमाह—काला मण्डनांमांत ॥ ५८ ॥ उन्न एव प्रयोगे कार्जाव्ययं होमविश्वयं च विवचन्नाह—शहपरिवृत्ति।। सिर्वित्यराग राज । प्रवीत्त्रयहमत्याविसरणसन्ना ॥ ५० ॥

ह्याशानि वर्गित धुनर्वात वा सर्हासः ॥ ५२

श्वभमतिक्पराग दति। पूर्वीक्षण्यसम्बाविस्मरणमुक्तम् ॥ ५० ॥ इभि समिवियममाह—अर्कोत। सपिइविवृतयुता दति। प्रथमं सपि:। ततः समित्। ततो ष्टतम्। ततो हविः। ततो श्वभित् क्रमः। षष्यतमेव

होससंख्या। माज्यादुत्या त्यात्यात्यन्ते च व्याह्मितिमरपि मुद्ध्यात्॥ ५१ ॥ सर्वेषां सोसाहोनां यथावद्दोमे कत रति। वर्षणवायुमध्यक्षे स्थेकुण्डेऽन्नि-

ननाहिन जाला मीमाहिनकुष्णु प्रागाहिहिक्ष्णु योनं विद्वत त्रवाहिन-

#### मुक्तारावस्य

वसः । दार्यादिलादिन्यास्त्र ॥ त्रशार्यः॥ १८ ॥ असम् मिलिहिजी। क्रिया हिल मिलिहिला हिल मिलिहिल सिलिहिल सिल्स महासर्ख यो बीजम् । ऋो यक्तिः ॥ ५४॥५५॥५६ ॥ महार्य ॥ प्रशाप्त ॥ बीमी विस्वा सीममावाह्य तहाम विभाग पहांवस्वय बेमाहि होममणवमेव मुखमालं खला होने कत रखयें:। एकत होमपचे प्राथमं स्पेहोमं खला तं ९३ ॥ :िएक्तीएडी।थरिवाङ्गाङ्गाङ्गाङ्गाङ्गाः । ६२ शुद्धाद्वरक्षवासारीग्रेन संवेख्य पूजरेत् जामग्रः। पूर्वीत एव पीठे कुक्सं प्रणिषाय साधु संपूर्वे ॥ ६१ । क्राछड् मीमध्याष्ट्रिक्सिन : इर्के हुस । क्ष्य नुह्यात्त्रिमधुर्मित्रदेग्यत्त्यमिद्दवेसुसहस्म ॥ ६० । मुलाहरू के इमेहर कि म कि म उरिह्ये हिंम स्वनाहितमण्डलस्त्रिने रविराक्षस्याकुलीऽवताइ: ॥ ५६ यहणीऽरणपद्वजे निषयाः कमलेऽभीतिवर् कर्नेहेथानः। त्र ॥ :माक्त्रहरुत छेरिष्ट क्रियः ।। भूष सिश्रिस्वालहर्योट्रनाभिशिश्राङ्गिषु प्रवित्यस्ति । स्थितिस्ट्राह्मन्त्रं अमग्र एव मन्तितमः ॥ ५७ नाहिले रविभानू भास्त्ररसूयी सभित् सर्वेचिता:। तेजीज्वालामणिहंफर्खाहालैरङ्गाचरेत्॥ ५६ मस्याध्यारहे: सामिता: स्वंसंशुते:। मारियो देवता चारस कथलाऽद्वान्यतो मनोः ॥ ५५ हेवभाग ऋषिसास गायहो छल्ट उच्यते। असयोऽष्टाचरः प्रोत्तः सीरः सर्वायंसाधकः॥ ५८ लहान यावेस्लाणी मेथा रेनिकारा गुणः। सिणिभिः स धनैश्च घान्यवर्गः परिपूर्णावस्था भवेषिराय ॥ ५३ यसुना विधिनाऽचैनाहुताखैः प्रभजैद्यो दिनग्री नरी दिनेग्रस् ।

माहिलाखन्याहियात्रेत्रात्रात्रात्रात्रात्रात्राहरू मध्ये संपूज्य रव्याहित्त्राष्ट्र

॥ १३॥०३॥ : असियोग उत्तः ॥ ६०॥६१॥

माहिभरकणान्ताभिः सग्रहैः सुरैखाऽन्ते सूर्यपार्षिद्धः ।
सोषा सप्रज्ञा सप्रभा सन्धा च शक्तयः प्रोक्ताः ॥ ६३
संपृज्यैवं दिनेशं पटुमितरय जप्त्वा च इत्वाऽभिषेकं
कृत्वा दत्वेनसंख्यं वसुमिष गुरवे सांशुकं भोजयेच ।
विप्रानादित्यसंख्यानिति विहितमनुर्नित्यशोऽर्घ्यच्च दद्यात्
वारे वा भास्करीये शुभतरचिरतो वह्नभाय ग्रहाणाम् ॥ ६४
दतीह दिनक्तन्तनं भजित नित्यशो भिक्तमान्
य एष्र निचितेन्दिरो भवित नीक्जो वत्सरात् ।
समस्तदुरितापसृत्युरिपुभूतपौड़ादिकानपास्य स सुखी स जीवित परच्च भूयात् पदम् ॥ ६५

द्रति श्रीप्रपञ्चसारे पञ्चदशः पटनः॥

दिन्तु उषादिचतुष्टयं कोणेषु पूजयेदित्यर्थः ॥ ६२ ॥

अरुणान्ताभिरिति। मन्तानन्तरमयेऽरुणमपि पूजयेदित्यर्थः ॥६२॥६४॥६५॥

दति श्रीपद्मपादाचार्यक्तते प्रपञ्चसारविवरणे पञ्चदशः पटलः।

Downloaded from https://www.holybooks.com

## षोड्गः पटलः।

श्रय चन्द्रमनुं वच्चे सजपाचित्ततादिकम्। हिताय मन्त्रिणां सार्घ्यविधानञ्च समासतः॥ १ स्रगः ससदाः सार्ड्वेन्दुर्विन्दुर्हीनः पुनञ्च सः। विषानन्ती मान्तनती मन्त्रीऽयं सीमदेवतः॥ २ दीर्घभाजा खबीजेन कुर्यादङ्गानि वै क्रमात्। विचिन्तयेत् पुनर्भन्त्री यथावन्मन्त्रदेवताम्॥ ३

विमलकमलसंस्यः सुप्रसन्नाननेन्दुवेरदकुमुदहस्यश्वामहारादिभूषः ।
स्फिटिकरजतवणी वाञ्कितप्राप्तये वो
भवतु भवदभीष्टयोतिताद्धः ग्रशाद्धः ॥ ४
दीचितः प्रजपेन्मन्ती रसलचं मनुं वशी ।
पञ्चमी दश्मी पञ्चदशीषु तु विश्रेषतः ॥ ५
श्वयुतं प्रजपेन्मन्ती सायाङ्गेऽभ्यच्चे भाधिपम् ।
पयोऽन्नेन हुनेद्भूयः सष्टतेन सहस्रकम् ॥ ६
ससपिषा पायसेन षट्सहस्रं हुनेत् पुनः ।
पीठक्रप्ती तु सोमान्तं परिपूज्याऽचैयिद्वधुम् ॥ ७

सात्त्विकस्र्येविधिमिभिधाय राजसस्य सोमस्य विधिमाइ—श्रय चन्द्रेति ॥१॥ श्रितः ऋषिः। पङ्किश्कन्दः। सोमो देवता। सो बीजम्। श्राय श्रितः॥२॥

पुनर्मेन्द्रीति। प्रणवादित्वसृत्तम्। यथावदिति। सोममण्डल दत्यर्थः।

प्रजिपसन्त्रोति । श्रों सों ्िस्तों पुटलमुक्तम् ॥ ५ ॥ ६ ॥ पीठकृष्ती सोमान्तिमिति । श्रं स्थमग्डलाय नमः । मं विक्रमग्डलाय नमः । सं सीममग्डलाय नमः । इति पीठपूजायां मग्डलं पूजियदित्यर्थः ।

राका कुमुद्दती नन्दा सुधा संजीवनी श्वमा। भाष्यायिनी चन्द्रिका च ज्ञादिनी नव ग्रज्ञयः॥ Downloaded from https://www.holybooks.com क्षेसरेष्ट्रङ्गपूजा स्याच्छत्तीसद्वहिरचेयेत्। रोहिणों क्रित्तकाख्याञ्च रेवतीं भरणीं तथा। राविमाद्रीच्चयां ज्योत्सां कलाञ्च क्रमतीऽर्चयेत्॥ ८ दलाग्रेषु ग्रहानष्टी दिशानाधाननन्तरम्। सुसितैर्गश्वकुसुमै: पातै रूप्यमयैसाया ॥ ८ यत्तयः फुल्लकुन्दाभास्तारहारविभूषणाः। सितमाल्याम्बरालेपा रचिताञ्चलयो मताः॥ १० द्रित सिद्धमनुर्भन्ती शशिनं मूर्धि चिन्तयन्। विसइसं जपेद्रावी मासान्मृत्युञ्जयो भवेत्॥ ११ दृदयासोजसंखं तं भावयन् प्रजपेसानुम् । राज्येप्रवर्धं वत्सरेग प्राप्नुयादप्यकिञ्चनः ॥ १२ याहाराचारनियतो जपेल्लचचतुष्टयम् । असंशयतरं तेन निधानादि च लभ्यते ॥ १३ घोरज्वरगराः शीर्षरोगाः क्रत्याञ्च कामलाः । तन्मन्तायुतजापेन नभ्यन्ति सक्तलापदः॥ १४ नित्यशः प्रजपेनान्तं पूर्णासु विजितेन्द्रियः। जपेनानं यथाशिक्त लच्मीसीभाग्यसिङ्घे॥ १५ वितयं मण्डलानान्तु क्वत्वा पाश्चात्यपीर्विकम्। त्रासीनः पश्चिमे मध्यसंस्थे द्रव्याणि विन्यसेत्॥ १६ पूर्वस्मिन् पङ्कजोपिते पूर्ववत् सोममर्चयेत् । राकायामुद्ये राज्ञी निजकार्यं विचिन्तयेत्॥ १७ संख्याप्य राजतं तव चषकं परिपृरयेत् गव्येन ग्रुड्वपयसा स्प्रष्टपाची जपेनानुम् ॥ १८

पूर्वीदिक्रमती मन्त्री नत्यन्ताः पूज्येदिमाः ॥ ७॥८॥१०॥ सिद्यमतुर्भन्त्रीति । श्रों सौं पुटितं मन्त्रिसत्यर्थः । राज्येख्ये श्रीपुटी मन्त्रः ॥ ११॥१२॥१३॥१४॥१४॥

श्रर्घ्यदानप्रकारमाइ—ित्रतयिमिति ॥ १६॥१७॥१८ ॥

# HE DIBBURIE

इ९॥ किम्मम इह छप्त छाधम मिकलितमीरिकक्रम इति सीममलविधिः प्रणिगहितः संग्रहेण मलविहास् । मीमार्धेहाता लभते हीर्यमायुश्च विन्हति ॥ २२ श्रीमतो श्रिथमाप्रीति कान्तिं पुतान् थ्याः पश्रान् । द्रशय दीयते कत्या कत्यां विन्देनिजिष्मितास् ॥ २१ । मान्झाक नीष्टिमिष्टी नामामण इमामनीर चन्द्रमुखालिनाशाच्च जिगहेत् प्रणवाहिकाम् ॥ २० । णोज्ञीम म होनिन्नीम गुर्हाप इमाउम्होडमी विद्यामलेष मन्त्रज्ञी यथावत्तद्रतात्मना ॥ १६ महोत्तर्गताहस्या द्याद्रसम्बद्धे ।

प्राक्षेत्रीतास्त्रानि दियः समुत्रेश्च मत्त्वाक्वेवो ॥ २६ । :षड़ीकानीरातव्ह किया इनक्ष्यी उत्तराधीस इतस्वरियता ध्रवारिकोऽयं मनुकत्ताः सुसस्दिरः क्रयानोः ॥ २५ वियतो स्थमीऽविसगैयुक्ती भ्वसगी स्गुलान्तवोङ्गाचः। सव्योदिक्रुमीनिप साइमेहान् साचीविश्रवान् सजपाहिकांच ॥ २४ बधाऽनिमलानविलायैसिद्विप्रहान् प्रवच्ये नगती हिताय ।

ग्रीयस्थिताग्रान् साह्यग्रद्भियान् दम्बिस्तः।

e9 ॥ :व द्विम्य :कवाम मृद्यातवर्षिप्यविद्यातकः

जपेरिमं मनुस्तुवनमार्रा-

समचेर्य विधिवदिभावमुम् ॥ २८ :គីទារ ឌទឹកភអា្ធខារធិបាធិអា ह्यांयतः प्रतिजुद्धवात् पयोऽससा ।

नीजस्। जाहा ग्रीताः। प्राक्रप्रीकानोलिजिजनने प्राक्रा । सहस्राचिः तमीगुण्यधानानामसेशान् सत्तान् सविनियोगानाह—अशाउनोति। श्रो मुधीनं मेधारे वाग्सवयोगं लोकह्यसम्पट्ट पणवयोगं चाह ॥ २०॥२१॥१२॥१२॥१ विद्यामन्त्रमुद्दाति—विद्यविद्यति । संस्कृष मन्त्रविद्य मख्यस्रिविष्ठमीमास्रोस्तानामैस्राजानं नीसम्। अस्य जपार्दिनम्॥ १८॥ मलज्ञा यथाविहित। विद्यामलस्य प्रयवनोजाहिलं मूलमलास्यलमास-

पौता खेताऽक्णा कृष्णा धूमा तीव्रा स्पुलिङ्गि।
किपा ज्वालिनी चिति क्षशानोर्नव शक्तयः॥ २८
पौठे तनूनपातः प्रागङ्गेरष्टमूर्तिभिस्तदनु।
भूयस्य शतमखाद्यैर्विधिनाऽय हिरण्यरेतमं प्रयज्ञत्॥ ३०
स्राज्येरष्टोर्ध्वशतं प्रतिपदमारभ्य मन्त्रविद्दिनशः।
चतुरो मासान् जुहुयात् लच्कीरत्यायता भवेत्तस्य॥ ३१
स्राह्मीभः शालीभिर्दिनमनुजुहुयाद्याऽच्दमावेण।
शालीशालि ग्रहं स्याद्गोमहिष्याद्येश्व संकुलं तस्य॥ ३२
प्राह्मोद्योदिनमनौ समिधिते जुहुयात्।

शुद्धा वे वृत्ति स्ताः प्रतिदिनमानी समिधिते जुहुयात् । अवसम्यद्धिमेहती स्वादस्य निक्षेतनेऽन्दमावेण ॥ ३३ जुहुयात्तिन्धः सुशुद्धः षणमासाज्जायते महालन्द्यीः । कुमुदेः सकह्वारेपि जाती कुसुमेश्च जायते सिद्धः ॥ ३४ पालाशेः पुनिष्यनेः सरसिजैवैं क्वेश्च रक्तीत्पने-दुग्धेवीं कृहसमावेः खदिरजैर्व्याघातत्व जोद्भवेः । दूर्वास्थेश्च शमीविकद्भत्तभवेरष्टी ध्वेयुक्तं शतं नित्यं वा जुहुयात् प्रतिप्रतिपदं मन्ती महासिद्धये ॥ ३५

तारव्याहृतयश्वाऽग्ने जातवेद द्रहावह ।
सर्वकर्माणि चित्युक्ता साधयाऽग्निवधूर्मनुः ॥ ३६
स्वव्याद्याः पूर्वीक्ता मन्त्रेणाऽङ्गानि वर्णभिन्नेन ।
भूतर्तुकारणसिन्द्रियगुणयुग्मैर्मन्त्रवर्णकैस्तद्पि ॥ ३७
स्रथवा शक्तिस्वस्तिकदर्भाचस्रक्सुवसुगभयवरान् ।

द्धद्मिताकाल्पो वो वसुरवतात् कनकमालिकालिसतः ॥ ३८ खिद्धापूर्णं द्रत्यादिनेत्यर्थः । जिद्धासप्तकमूर्त्यष्टकान्यासी सामान्यपटलोक्तान्यासास कर्तव्याः । मूलेनैव पीठमूर्तिकल्पना ॥ २४॥२५॥२६॥२७॥२८॥२८॥३०॥

मन्त्रविद्दिनम् इति । स्रीबीजयोग उताः । मन्त्री महासिद्धय इत्यपि स्रीबीजयोग एव । प्रतिदिनमेकौकेन द्रव्येण घणमासं जुहुयात् । कच्चार-कुमुदावविष्यष्टौ द्रव्यौ प्रतिपदि वा सर्वेर्जुहुयात् ॥ ३१॥३२॥३१॥३४॥ तारं व्याक्कतय इति । स्रों बीजम् । स्वाहा मिताः ॥ ३६॥३०॥

Downloaded from https://www.holybooks.com

## माप्रपञ्च सार्याच्या

धनधान्यसुवर्णरतपूर्णा घरणी गोहषपुर्वमितनोणी ॥ ४५ । :ब्रोझमाइमम्हम विक्रिमीमात्रुमान्। विक्रीहा । पुनरष्टीतरं मन्त्री सहसं हिनग्री जपेत् ॥ ४४ सुवर्णेवासीधात्रानि शोणां गाञ्च सतर्णेकास् । महारा प्रतय विषय प्रदाह मुख्याम् ॥ ४३ इशाइमेवं दुला तु पुनरेकार्श्रोतिथौ। श्रधात्रास्याह्या हुनद्वन्त्रमः न्रमात् ॥ ४२ मली वरसमित्रीहितिषराजीहोवस्तः। १४॥ किन्द्रिनीड्राष्ट्रक्तिष्टमतीय स्नीर्डम बाह्यणान् भोजधिलाऽथ खयं भुत्ता समाहितः। सिहान्यममायां हि परिशोध यथाविषि ॥ ४० यचेयेर्द्रमृतीय जोमेयमुनियादिभि:। मन् दार्गसाहस जपत् सस्सगुपोषतः ॥ ३६ । :तन्नीर्ड विशाहित है। हिसारा विश्व है। इस विश्व है।

मुह्यात् प्रतिवासरं यताखं इविषाऽव्हेन भवेन्सहासस्हिः ॥ ४६ प्रजपेर्यवा सहस्रसंख्यं हिनग्री वस्त्रतो भवेसहाथौः।

प्रजा मलोऽविवेष्टपत्त्यसुरसद्दाष्ट्रायः सात् क्र्यानोः ॥ ४८ भैदा ब्रेशत्त्रश हापवर्णाम्युनिम्भ्या ब्रेशत्मा प्राधारथी लीइताल पुनर्षि च वर्त रहिमहान् क्रमण । उत्पूर्वातिष्ठग्रव्हात् पुरुषहित्दर् पिद्वलाल् निगद होतव्यं लभते स राज्यसहग्री लब्सी यग्री वा महत् ॥ ४७ वस्मासं कपिलाध्नेत हिनग्रीऽवशे सहसं तथा निलं साष्ट्रगतेसवैव करवीरीरवैः सस्दै। हनेत्। क्षाकाः क्षमुमहिन्द्रिम्हित्र्योद्राह्म

॥ ७८॥ ३४॥४५॥ ४४॥ मुक्तमुख्य । ४८॥ ४५॥ ४६॥ ४ ॥ मन्सी वरसीमीहित । होमे मन्बान्धेऽपि बाह्रतिवययोगार्थः ॥ ४५॥४३ ॥ म्यवेति । पुरमन्त्रीत्रधानवित्तताथः ॥ ३८॥३८॥४०॥४१ ॥

च्च्याद्याः स्युः पूर्वेवदृतुभूतदिशाविकरणयुगलार्णैः। मूलमनुनाऽयं कुर्यादङ्गानि क्रमण एव मन्त्रितमः॥ ४८ चिमाञ्जल्यसुरद्धमोदरभुवी निर्यान्तमञ्जाक्तति वर्षन्तं धनधान्यरत्निचयान् रस्यैः स्वतैः सन्ततम् । ज्वालापत्नवितखरोमविवरं भन्नातिसमोदनं वन्दे धर्मसुखार्थमोच्चफलदं दिव्याक्ततिं पावकम्॥ ५० जप्याच लचमानं मन्त्री संदीचितोऽय मनुमेनम्। जुहुयाच तदवसाने घृतसित्तौः पायसैर्दशांशेन ॥ ५१ **अङ्गेर्ड्**तवच्चमूर्तिभिराग्रिगेः संयजेत्तदस्त्रेश्च । पावकमिति मन्त्रितमो गन्धाद्यैरनुदिनं तमुपहारैः॥ ५२ दिनावतारे मनुमेनमन्वहं जपेत् सहस्रं नियमेन मन्ववित्। अध्रष्यतायै यशसे श्रिये मजां विमुक्तये युक्तमतिस्तथाऽऽयुषे ॥ ५३ शालीतगड्लकोः सितैश्व पयसा चुत्वा च्वः पावकं गसादी: परिपूज्य तेन इविषा संवर्स्य पिग्डं मइत्। याज्यालोडितमेक्सेव जुडुयाज्यप्त्वा मनुं मन्ववित् साष्ट्रीध्वं प्रतिपद्यथो शतमतः स्थादिन्दिरा वत्सरात् ॥ ५४

श्रष्टोत्तरं शतमधो सृगमुद्रयैव मन्त्री प्रतिप्रतिपदं जुडुयात्पयीऽद्गैः । साज्यैभेवेद्ग खलु तत्र विचारणीयं संवत्सरात् स च निक्षतनिमन्दिरायाः ॥ ५५

उत्पूर्वादिति । श्रों बीजम् । खाद्या श्रातिः ॥ ४८ ॥ क्रमश् एव मन्त्रितम दति । बीजान्तरयोगेऽङ्गविशेषाः कथिताः ॥ ४८॥५० ॥ खचमानं मन्त्रीति । प्रणवयोग उत्तः ॥ ५१ ॥ पावकमिति मन्त्रितम दति । प्रष्णाञ्चल्यादिमन्त्रञ्ज दत्यर्थः ॥ ५२ ॥ क्रिकेट सम्बन्धिति । स्थालनार्थे तमिन्द्रवीजयोगं यशमेऽज्यायोगं स्थि

नियमेन मन्तिविदिति । अध्यातायै नृतिंहबीजयोगं यश्चेऽजपायोगं श्विये तद्योगं क्जां विमुक्तये दुर्गायोगमायुषे मृत्युष्त्रययोगं चाह । युक्तमितिरिति । तत्तद्वीजोदितध्यानमाह ॥ ५३॥

जप्त्वा मनुं मन्त्रविदिति श्रीयोगं देहि मे इत्यत्र साध्ययोगं चाहा

श्रष्टीर्ध्वं शतं हिवषा मन्तेणाऽनेन नित्यशो जुहुयात्। षण्मासादाव्यतमो भवति नरी नात सन्देहः ॥ ५६ शालीभिः श्रुद्धाभिः प्रतिदिनमष्टोत्तरं शतं जुहुयात्। धनधान्यसमृद्धः स्थान्मन्त्री संवत्सराईमातेण ॥ ५० श्राज्येरयुतं जुहुयात् प्रतिमासं प्रतिपदं समारभ्य। श्रतिमहती लच्मीः स्थात्तस्य तु षण्मासतो न सन्देहः ॥ ५८

श्वक्षाै: पुनकत्पनै: शतं यो मधुरात्तै: प्रजुहोति वत्सराईम् । मनुनाऽप्यमुना शताधिकं स प्रनमेनाङ्चु महत्तराञ्च नक्सीम् ॥ ५८

> जातीपलाशकरवीरजवाख्यवित्व-व्याचातक्षेसरक्षरग्रभवैः प्रस्नैः। एकैकशः शतमथो मधुरवयातौ-र्जुन्न प्रतिप्रतिपदं श्रियमेति वर्षात् ॥ ६० खग्डेश्व सप्तदिनमप्यस्तालतोत्धै-र्भन्ती हुनेदृगुणसहस्रमधो पयोऽतौः। सम्यक् समर्च्ध दहनं विचिरेण जन्तु-श्वातुर्धिकादिविषमज्वरतो वियुद्धग्रात् ॥ ६१ चीरद्रुमलगभिपक्वजलैर्ययाव-त्संपूर्यं कुक्समिभपूज्य क्वशानुमव । जप्ना मन् पुनरम् विसहस्रमावं सेक्किया ज्वरहरी ग्रहवैक्ततन्नी ॥ ६२ पयसि इदयद्वे भानुमालोक्य तिष्ठन् प्रजपतु च सहस्रं नित्यशो मन्त्रमेनम्। स दुरितमपसृखं रोगजातञ्च हिला नियतसीखां वत्सराद्दीर्घमायुः ॥ ६३

उत्तमन्त्रहयग्रहणेऽप्ययमेवार्थः ॥ ५४॥५५॥५६॥५०॥५८॥६०॥ मन्त्री इनेद् गुणसहस्रमिति । সम्तवीजयुतत्वसुत्तम् ॥ ६१॥६२॥६२॥६४॥ Downloaded from https://www.holybooks.com मनुनाऽमुनाऽष्ट्रशतजप्तमथ प्रिपविकालं ज्वलनदीपनक्षत् । गुरुभुक्तमप्युद्रगं त्वमुना परिजापितं पचित कुच्यनलः ॥ ६४

> हुनेदर्गपद्भजैस्तिमधुराम्नुतैर्नित्यशः सहस्रमृतुमासतः पृथुतरा रमा जायते। प्रतिप्रतिपदं हुनेदिति बुधोऽयवा संवत्सरं विनष्टवसुरप्यसौ भवति चेन्दिरामन्दिरम्॥ ६५

द्रति श्रीप्रपञ्चसारे षोड्गः पटनः॥

बुधोऽथवेति। प्रतिपन्मात्रहोमे होमसंख्याधिकां स्चितम्॥ ६५॥ इति स्रीपद्मपादाचार्यक्षते प्रपच्चसारविवरणे

षोड्यः पटलः।

1:<u>12</u> 1:12 1:13

बश संग्रहेण काथशास सनुमपि सहागणीशतुः। वं समवहितिधियः सुधियः समुपास सिद्धिमधिकां प्रपेट्रि ॥ १ तारः श्रीश्राक्तिमाराविनगणपितवीजानि रुण्डीनि चोक्ता पश्चाहिधं चतुष्णी वर्तवर्रम्थो सर्वेयुक्तं जनस् । बाभाष्य स्टेलमेन्तं वश्चिमिति च तथैवाऽऽनशिति हिठान्तः प्राक्ताध्यं गाणपत्थो मनुर्पिख्वविभूतिप्ररः कल्पशाखी ॥ २ स्राव्यापि गणकोऽस्थ स्थास्क्ट्रो निहर्शन्ता च गायतो । स्राव्यापि गणकोऽस्थ स्थास्क्ट्रो निहर्शन्ता च गायतो । स्राव्यापि गणकोऽस्थ स्थास्वर्ता गणाधिपतिः ॥ ३ प्राव्यादिबोजपीऽस्थितेन र्हेघेस्य्स् बोजेन ॥ ४ बङ्गिन प्रह्मित्रस्थानिक्तेन ॥ ४

सस्बिमलानत्तरं सहायस्विट्ख विधानं वसुमारमते—चथित । सम-विद्याध्यः खाज्यसधर्मारमातः स्थिते सन्त्या खानविग्रेषदाः ॥ १॥२॥३ ॥ किन्द्रिशियः खाज्यस्थ । १॥२॥३॥ । १॥४०० विद्याध्येषे विद्याध्येष्ट्रा । १॥४०० विद्याध्येष्ट्रेष्ट्रिक्यः । १००० विद्याध्येष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्ट्रेष्

मलासलमीप स्वितम्। प्रावप्रितेः पश्चीजैर्ट्युबीषु विक्यस्याऽविप्रक्षेत कर्योः व्याप्र महास्वट्युबीषु विक्यस् मृत्तेन देह तियो व्याप्र प्रावव्यितं कर्योः व्याप्र महास्वट्युबीषु विक्यस्य प्रतिव व्याप्य तथेव पश्चक्रेष्ठ दोःपत्-वीजपञ्चकं मृथिदिषु विक्यस्याऽविष्यं नेत् नवाधारेषु। रयतं वेद रयाधारेषु सस्योषु करिद्यांपद्यद्य न प्रदिच्यंत नेत् नवाधारेषु। रयतं वेद रयाधारेषु। पत्चित्रंयं वेत् वतुर्याधारेषु। नवतं वेत् नवाधारेषु। रयतं वेद रयाधारेषु। स्वाधार इष्ण विद्वम्तु नठर नाम्युर् हर्योरो गखलिक्का भूमध्य खलारक्या। नवाधाराः। खलारवच्यां श्वाधाराः। वोजपर्त्यं पर्वपर्तम्। वर्रहेखन्तं पप्तमम्-विप्रसम् प्रयाधाराः। विजादवच्यां श्वाधाराः। वोजपर्यं पर्वपर्यम्। वर्रहेखन्तं पप्तमम्-विप्रसम् विद्यपर्यत् । विषयं प्रति । विजाद्यं स्वाप्ति वर्षियम्। विद्यपर्यत् वर्षस्य विद्यम्। द्यपर्यत् सव्यास्य प्रदेशस्य । मृथेभूमखाचिद्यास्य कर् पत्तमभ्ययं गणहत्यं वर्षत्याः। पर्यासाय साहितं यवेत् । स्वभ्मस्यास्य वर्यत्यं विद्यास्यवं

करपुष्करधतकाणस्तमणिसृक्षाप्रवाखवर्षेण। स्विरतधारां विकिर्न् परितः साधकासमयस्ये॥ १० मङ्जललोलुपमधुक्रमालां निजकाणताल्नाः। मङ्जललोलुपमधुक्रमालां निजकाणताल्नाः। भाषात्रम् सुस्कृत्ममुस्कृत्य सिवितो युपगत्॥ ११ स्वेश्य विस्त्रमास्ये । १८६विण पिष्यल्जुषी रितिषय्वाणी

विश्वीत्यतिवनाश्रमीस्थितिकारी विद्यो विशिष्टाधंदः ॥ १

सम्योषीप कार्य पहुषह्त्विपि जानुह्यमुक्तहयनाभिष्यिप स्तनह्यकार्यपृष्ठ-क्रमुत्विपि। एष विसूतित्वासः। पुनः बोजपञ्चनमेन सूर्यस्याचिवहतेषु सर्वेजनिमत्याहि व्यापक्तेन न्यसेत्। रमारमेगाहिनं सूर्योहपञ्चस्तव्यांनेषु नाभितत्यार्थकरतत्त्वार्ष्यंषु विश्वषट्नं सम्नात्त्रकां निधिह्यं च स्तनहयायः पुनः नाभितत्यार्थकरतत्त्वार्ष्यंषु विश्वषट्नं सम्मात्त्रकां निधिह्यं च स्तनहयायः पुनः निधित्यम्

५९ ॥ इंग्रिक्षि सित्रीमिष्टिक्षा छिम

ा बीजम्। ज्ञी याज्ञः॥ ४॥ लिपिसयपो निया भ्याप्राण्यात् । तिडीयम् नियात्वात् । तिडीयम्। लिपिसयपो ज्ञीयम्। तिडीयम्। तिस्त्राप्ति । तिडीयम्। तिस्त्राप्ति । विद्यात्वात्वेष्

#### मुक्ति।रतिन्सम्

जपता मनुमाप मन्त्रिता । विभूतिमत्त्रजप उत्तः। पूर्वित्ताचनामत्त्राञ्च। संस्थायां द्यांग्रजपत्र वश्रः। सन्त्री बुद्धशादिलापि तथा॥ १८॥ १८॥ १०॥ -मथुमी । :क्षड ग्राक्षिश्रक्षेत्र सम्बुधि । ग्रीक्षिम किसीई दलायः। वसीवारावसीसली चिष्यीः यक्षिः॥ ६४ ॥ ६६ ॥ १६ ॥ १७ ॥ मारा रात । मिष्ट वस्ति नालि मर्नावती मर्द्रा द्रावणी । क्षेत्र ॥ इ१-- ५ ॥ : इंकिडोकिनि निर्देश में इत्राह्स: श्रीवत पद्मपर्मम् यष्टर्सेषु पराष्टनं तहिन्तित्ये माढनापामाद्रुमाणोन् विनिष् १९॥ तिथानी निमासमाम सितायम रिपियमा चनुद्रितसर्वेथितव्यो जपता सनुमपि च मन्तिणा गणपः। ०९॥ नीरड़ीसम भीराष्ट्र उक्षितिन द्वापन मार् म्रोद्यर्गश्चमवाचाः सग्रथतः सुवैनारिक्यविताः। उत्राचिताले मली बुह्याच ह्यांश्तीऽष्टिभिट्रेळी:॥ १६ दिनमन् सचतुश्चलारिशस्स् सन्तर्धेशिहसम्। प्रजित्व मत्याः महस्य द्रीतितो मली ॥ १८ । मृत्तपृत्तमृश्वसार्थात्मा मित्रपृत्तम्। द्राविणिवसुधाराख्ये वसुमर्श्वाप विद्यनिधियुगप्रमहाः ॥ १७ । एष्ट्रइम तिवान्डमेल्गाक ।ज्ञाम क्रिसम्ब्रीमी मौत्रिक्तमाणिकाभी वर्षेत्री धार्या धनानि सहा ॥ १६ स्वापस्वसागे तस्य खेरो च ग्रह्मप्रानियो। ५९ ॥ गितिक सनासनी तिभीम मुक्का छा कु ह ह छ प्र बबाबावासीर: प्रमोहसुमुखी च तमभितोऽस्तियो । सप्रमहा गणपतयो रज्ञाकाराः प्रभिन्नमहिवयाः ॥ १४ खेवा: वर्नोणासिषु परितः पागाङ्क्रमाभयेष्टक्राः। । वन्सी गुकाह्मनासासगर्गराशहैः॥ १३ युग्मीत्यनेन्यमधनापश्रदेस्तृतीया-पायाङ्क्रयाख्यपद्मीतियक्देरयाऽन्ती। क्तिरिप्त: इंडिक्स मध्या न कि छि

चास्विकामनुरासनसन्तः। विधिनेति। इन्नुसमुद्राह्योगः॥ २१॥२२॥२३॥२८॥

सप्तर्यः वध्यः

यथावत् क्रमाहिति । क्रबावाह्नाहिकम् । विधिवदित्यमिषेक्रक्रमम् ॥२६॥२७॥ गुवारियान सन्त्रोति । रोचाया समाधारत्यमाह ॥ २५ ॥ योश्तिसरभूविनायकरतोनासेव बोजादिकम् । मलेपाऽय पुराऽसुनेव चतुराहत्या समातव्यं च लोगेव्धिसस्य व चुह्यासाली पुनवतसः ॥ ३० प्रसारिभिरवहं च वश्येक् इत्रनाहरू राविजारिस्मि।द्वराचमेलार्च वर्णार्च वर्षः तिह्युः। पद्मेभूपतिसुत्पर्वेनुपवधं तन्मन्तिषाः क्रारवे-जीजाभिः पत्ये कुसुक्षकुमैः साखारिभिविष्मि ॥ २६ -निस्मार प्राष्ट्रकारी म हिन्नमहर्गहर नक्ता गर्नरथा नुहोते वगसे दशा च सवेहरे। स्योधी मधुना च गव्यपथसा गोसिद्धं सिपंपा चष्ट्र व्यवधिक के के सम्बद्ध का स्थापन विश्व । । इट । तिकिह मेक फिलम ब्रिमी : शिक्ना क्रम क्रियोत। ७९ ॥ ह्रियोमीमम :म्य ह्रियोही छिड्डे । इस्ट्राह्म ह्रियोसी संपूर्वेद्धयावत् क्रमात् समावाह्य गणपतिमिथुनानि । चौरह्रविष्यरीष्टिणीपप्यपतिननेत्वगुद्भवः क्रायः ॥ २६ मध्ये च दिस्तानां चतुष्यागं प्रविन्यसेत् क्षत्रणान्। मिधीयतेऽस च पुनग्विदिशन मन्तिणी होता ॥ २५ होबाभिषेनधुतः प्रजपेत् संपूनविहिति गण्यम् । ४५ ॥ एत्रा महिषिद्वाद्येश पश्चमी पुत्या ॥ २४ बादा मिशुनेराइतिरपरा सनिधिभिरापि च षड्विन्नै:। इ९ ॥ गम्पुर्धममम किछाराम गिति :क्रमनमाम सर्वेशतं शक्तिपड् प्रोक्ता कमलासनाथ नम् इति च। देजीयती च स[नि]क्षा संप्रोत्ता विद्यनाभिनो नवसी ॥ २२ । ग्रिक् किमीक्रमाक ।ड़ाग्सिम् ।ड़क् किछी।ह्य ।हि

सन्तो पुनवेतस्रिवस्तवोजयोगसाह ॥ ६८ ॥ ३० ॥ ३० ॥

# श्रामीदादिनिधिद्वयञ्च सचतुःपूर्वं चतुर्वारकं मन्ती तर्पणतत्परोऽभिलिषतं संप्राप्नुयानागडलात्॥ ३१

बीजानन्तरञ्जतराष्ट्रतितर्पणमाच-मन्त्रेणाऽयेति। मन्त्रेणिति। श्रय अनन्तरम। परा शितामको गित्यर्थः। चतुराहर्स्थात जले पीठ-मूर्िपूजादिपूर्वेकं देवमावाच्च निवेद्यान्तानुपचारान् दत्ता निवेद्यकाले साष्ट-द्रव्यितमधुरक्षेपणाध्मतबीजीनाध्मतीस्तिन पीठमन्त्रैः सस्तत् सस्तत् सन्तर्य मूलेन चतु:पूर्वं चतुर्वारं देवाय सन्तर्प्यं पुनरिप मूलेन चतुर्वारं देवाय सन्तर्प्यं विभूति-मन्त्रेण देवीं चतुर्वारं तर्पयेत्। एवं वच्छमाणमन्त्रेरिप मूलेन देवाय चतुर्वार-पूर्वकं तर्पयेदिति भाव:। श्री शक्ति स्मर भू विनायक रतीरिति। श्रीबीजादिबीज-चतुष्टयसंबन्धा विनायकाः स्त्रामिनः रतयञ्च ते तयोक्ताः। रमारमेगादय इत्यर्थ:। तान नान्त्रैव खखबीजादिकं चतु:पूर्वं चतुर्वारं तर्पयेत्। रसारमेशी तर्पयासि। झीं उसामहेखरी तर्पयासि। क्ली रतिप्रव्यवाणी तर्पयामि । ग्लौं महीवराही तर्पयामीति मन्द्याः । तत ई्रानभागे खबीज-सम्बन्धि मिधुनतर्पणिमिति सूचियतुञ्च विनायकरतिग्रहणम्। गं पुष्टिविनायकौ तर्पयामीति तमान्त्राङ्गं बीजदेवतातर्पणमि चतुःपूर्वं कार्यम्। पुनरामोदादिकं निधिइयं च चतुःपूर्वेकं चतुर्वारं सन्तर्प्य। सूलेन देवाय चतुर्वारं तर्पेयत। एवं तर्पिते चतुर्विंगत्यधिकं गतं भवति ।

श्रथ प्रकारान्तरेण तर्पण्युच्यते—मन्त्रेणित । देवस्य मूलमन्त्रेणेत्यर्थः । तेन च द्र्यथा विभन्य तर्पणीयम् । श्रयानन्तरम् । पुरा श्ररीरेण देवस्य श्ररीरसम्बन्धिभः बीजापूरादिश्विरत्यर्थः । बीजापूरादिरत्नकलशान्तैर्मन्त्रेरकादश्वभः बीजापूरं तर्पयामीत्याद्यः तर्पयेदित्यर्थः । तत एकविंश्रयान्त्वा श्रागताः । श्रमुनित । सिप्रमन्त्रे विश्वादिदश्वनामयुतेन मूलेनित्यर्थः । गणपत द्रत्यस्नात् पूर्वं तु योगः । तत एकविंश्रयान्त्वा श्रागताः । श्रीश्रतिस्वर्णे मन्त्राः कथिताः । तत एकोनचत्वारिश्रयान्त्राः श्रागताः । श्रामोदादिनिधिद्यं चित । षोङ्श्रमन्त्रा उत्ताः । ततः पञ्चपञ्चाश्रयान्त्राः सिद्धाः । तैश्वतुःपूर्वं चतुर्वारं सन्तर्प्यं सूलेन चतुर्वारं तर्पयेत् । श्रारम्भकाल एव वा मूलेन चतुर्वारं तर्पयेत् । ततश्वतुश्रत्वारं सन्तर्प्यं सूलेन चतुर्वारं वत्तः भवित । ततोऽविश्रष्टानामावरणान्तामक्रेकवारं सन्तर्प्यं पूजाशेषं समापयेदिति ।

श्रधवा समितिनं निधिद्यं परित्यच्य मूलं विभूतिमन्तं पृष्टिविनायकमन्त्री च स्त्रीकत्य प्रक्षतां संख्यां पृर्यत्। श्रथवा सर्वमप्येतत् स्त्रीक्षत्य षट्सप्तत्यधिकं Downloaded from https://www.holybooks.com

सप्तर्यः तरमः

बावाश विश्वप्रताय विश्वता प्रामुक्तया तत्वविधानक्रम् ॥ १६ विवेद्य प्रामुक्तया तत्वविधानक्रम् ॥ १६ विवेद्य वार्षा विश्वप्रत्म विवेद्य प्रामुक्तया तत्वविधानक्रम् । । । विवेद्य वार्षा सम्बन्धः सम्बन्धः सम्बन्धः सम्बन्धः । । ३६ व्याप्ताः विश्वप्रताय वेद्यात्व्य प्रताय वेद्यात्व्य प्रताय वेद्यात्व्य प्रताय विश्वप्रताय । । ३६ विश्वप्रताय विश्वप्रताय । ३६ विश्वप्रताय विश्वप्रताय विश्वप्रताय । । १६ विश्वप्रताय । । १६ विश्वप्रताय विश्वप्रत्य विश्वप्रताय विश्वप्य विश्वप्य विश्वप्रताय विश्वप्रताय विश्वप्रताय विश्वप्रताय विश्वप

विष्ण क्रिक्स मित्रकारमास्त्रविकाल । विष्ण क्रिक्स मित्रकारमास्वर्गाण क्रिक्स मित्रकारमास्वर्गाण क्रिक्स मित्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमास्त्रकारमा

॥ ३२ ॥ ३३ ॥ ३४ ॥ अयानोरिति । वष्ठपठखोक्तसूर्वजिद्वाष्टसूर्तिमन्त्रेरिक्षर्थः ।

सन्ती सस्द्वा स्था नेति। व्यक्तिसन्त्यातम् नवधा होस उत्तः ॥ ३६॥३७॥ सन्ती सन्द्वा । विभूतिसन्त्रेणाऽपि नवधा होस उत्तः ॥ ३८ – ४२॥

## मुक्तारामुसारतन्त्रम्

ग्णांधित गण्याञ्च गणनायम्बन च । बावाह्य पूजशहित् चतुष्वंपि यजैत् पुनः ॥ ५१ नित्राहितिः पद्मकाणिकाशं विनायकम्। नुह्याद्श्मिट्रेलेथियपुर्वं द्यांग्रतः ॥ ५० होचितः प्रजपेश्चचनुत्र्तं पान्समीरितैः। द्वः तद्यासन्। वा भवत सर्वता भूतय विष्यावः॥ ४६ इसायाक्ष्मपायाङ्क्रयार्ट्सरो नागवज्ञोऽहिभूषो । :मान्ताभूति विज्ञासनमानमासः। रक्ती रक्ताइरागांग्रुककुसुमधृतसुन्त्विञ्चस्मील-२४ ॥ राजगिदिह्यान्छारि निहर्षेष्ठ निहि गणकः साहिषिञ्चन्ते निर्देषित्रास् देवता। 08 ॥ :क्राग्ठिही मिड़ धिहोकिटिक्त्रिड किम विह च-तुरीयो विषीमेन ताराहिबिन्दुसंयुतः। वीजमेतत् भुवः प्रोत्त संस्ताभनवारं परम् ॥ ४६ स्तिपौठः पिनाकौ सानुगङ्ग निन्दुसंयुतः। सब्खा चाल वाल सिनिभः प्राधनोयं परं तत् ॥ ४५ नता नुता हिनमनु तथा तपैथिता स्वतामान् । किरोन्राकइ राष्ट्रकाश्वरिष्टिश्वराध हार् क्रिंग ह्यभुजमनुः संबद्देणाऽत भक्त उदास स् इट्से विद्रोहिस्यचैनामामी निहिंश: ॥ ४४ पुन्धहुत्य निवेद्याहिनं समस्य च्यापपति सावरणम् । मलै घुँतेन दुलाऽभ्य म होमं समाध्य सम्बद्धान्ती ॥ ४३ मिलानो गणपानां निष्योध तथाऽइसाहलोक्षेत्रानाम्। १८ ॥ गर्म एवं स्थादितायाज्य तह्यांयं वा ॥ ४२ । हेरिषु गण्डीइषाद्वम कृषङ् गिल्हाम ग्रिही

मन्त्री पुनवर्षुत्यति । तत तनापेचिता मन्त्रविग्रेषाः स्विताः ॥४६ – ४६॥

१५॥ :तिष्ठीमत्निहाः किवायाम् । १२

देहगं गणपं खाला सन्ती तोये: सुधासये: । द्रश्रविद्वा मितिमान् मदाः संवाहिमिद्वये ॥ ५१ इस्रत्रात्राम स्वीतिकृषा नतीर्वेनम्। इविषा घ्रतिसित्तन सर्वेकायविद्रे हुत: ॥ ५८ चतुळा. नारिक्षेत्रेस्त होसः सदाः मियावदः। मुद्धरात् कल्यकायीं वा कल्यका वा वरायिनी ॥ ५७ मध्रवर्गसभाभवाजाभः सप्रवासरम् । तिजतसहजक्षेत्रमीवऋक्षच यशस्त्ररस् ॥ ५६ हिन्य: सर्वेष्यः खात् सर्वेतामप्रहं त्याम् । भारभाष्या प्रतिष इंच्ये के क्या भारभ नारिक्षवान्तिसँकी श्रमुवाजतिष्टेंनेत्। 8 प्र ॥ निष्टेमस्प्रशिष्णा णडेक्स । तिपि होड्ड । मीनार्ड्सकि क्षां वाह्य निमम लम्बोहराखाविनरी विष्याह्यसवर्षेनी ॥ ५३ <u>ৰিমনুজিকটো</u> দ দ্বীহ্ণোনাননী। :B3h :B3KA

उर्रिश्यित्साध्यां त्रिजीं त्रिजें त्रिजें सिंद्रित्स् ॥ ६२ विजय मं जीजस्। मं प्रति सं १९ विजय मं बीजस्। मं प्रति । ४९ — ५५॥ नारिकेसां व्योजस्य मं बीजस्। मं प्रति । प्रति । प्रति । प्रति । १५॥ ५६॥ ५८॥ ५८॥ ५८॥ मति । सिंदेश्वास्य । महिंद्यासित्य व्यासित्य । महंत्रे । मत्येत्। प्रति । सिंदेश्वास्य । महंत्रे । मत्येत्। मत्येत्। सिंदेश्वास्य । स्टिमित्य प्रथमत्य विवेद् । प्रति । सिंदेश्व विजय विजय । ५८॥ ६०॥ ६१॥ विवेद् । प्रति । विवेद् । स्ति । विवेद् । स्ति । विवेद् । स्ति । विवेद् । विवेद् । विवेद् । विवेद्य विवेद विव

नवनीते नवे जिखार्नुलोमविद्यामकम् ।

बलाहिशबरी:पूर्वे तत्पूर्वे वा बतु:श्रतम् ।

रियार्ड) रियम्बर्स प्रमुख्यस्यस्य सिन्धाः ॥ ६०

९३॥ तीष्रिद्योमी ।तन्त्रीक फ्रान्त्रीयभावन

समीरणं प्रतिष्ठाप्य जप्त्वाऽष्टशतसंख्यकम् । तृषाीं प्रभचयदेतत् सप्तरावादशीकरम् ॥ ६३ अन्यासनोऽय सूच्यो लोहितगोऽग्निः पुनः स एव स्थात्। सादान्ते नायाणीं नखन्तो मनुरयं खबीजादाः॥ ६४ ऋषिदेवते तु पूर्वे कन्दस्तु विराडमुष्य संप्रोक्तम्। बीजिन दीर्घभाजा कथितोऽङ्गविधिः क्रमेण बिन्दुमता॥ ६५ ध्रतपाशाङ्कुशकल्पलिकास्वरद्य बीजपूरयुतः । गिश्यक्तकालितमौलिस्तिलोचनीऽक्रणतनुस्य गजवदनः॥ ६६ भासुरभूषणदीप्तो हच्दुदरः पद्मविष्टरो ललितः। ध्येयोऽनायतदोःपत्सरसिष्ठः सम्पदे सदा मनुजैः॥ ६० दीचायुक्तः प्रजपेल्लचं मनुमेनमथ तिलैरयुतम्। विमधुरयुक्तेर्नुहुयात् पूर्वीक्तेर्वायवाऽष्टिभर्द्रव्यै:॥ ६० विम्नविनायक्वीराः सग्र्रवरदेभवक्रीकरदाः। लम्बोदरश्च मावङ्गावस्योरन्तराय लोक्षेणाः ॥ ६८ पूज्याः सितघृतपायसहवनात्मञ्जायते महालच्मीः। क्षेवलघृतचुतमुदितो विघः सद्यो वशीकरोति जगत्॥ ७० एकमपि नारिक्षेलं सचर्मलोष्टेस्वनं इनेकान्ती। दिनशयत्वारिंशहिनतः स तु वाञ्कितार्थमभ्येति॥ ७१ सपृथुकशक्तुकलाजातिलैरभीष्टार्थसिद्धये जुडुयात्।

षट्नं लिखिला नेसरेषु खरान् दलेषु गायबीवर्णवयं बाह्ये व्यचनाविष्टितं चतुरस्रदये भूबीजं लिखिला यन्त्रसामान्यमन्त्रांच लिखिला प्राणप्रतिष्ठादिकं क्यांदित्यर्थ: ॥ ६२॥६३॥

सापूपनारिक्षेलेच्करलौभिस्तया समधुराभि:॥ ७२

चिप्रस्य गं बीजम्। नमः यितः। किणेकायां षट्कोणे बीज-साध्यादिकं लिखेत्। तिनैव वेष्टयेत्। केसरेषु खरान् चिप्रेति पूर्वदले प्रप्र इत्याग्नेये प्रसा इति देचिणे इत्यादिक्रमेण लिखित्वा तहि । गायत्रीव्यञ्चनादिकं पूर्वेविक्षिखेत्। एकदंष्ट्राय विद्यहे वक्रतुण्डाय धीमिह तन्नो विष्नः प्रचीदयादिति गायती। अस्मिन् यन्त्रे देवं पूज्येत्॥ ६४—७०॥

Downloaded from https://www.holybooks.com

। : ७२४ : एड्से रामस्वर्धाः पटचः । उथ ॥ च किंद्री। इस्ट्रेशिय । अस्ति । अस्त भवति सधनधान्यः पुर्वासनादियुत्ता । तियात मनुना यसस्य मिद्दिनियाला। ខែស្រុមពីមិត្តស្រុកទូមេខ សិន្ត្រ नामानुह्यमनुमेनममी भजन् ॥ ७० प्रमुच वा ग्रापती मनुवाः स्वरुचा मन्त्री विश्वषविद्याऽन्दहमाहर्षा । प्राक्सिपितानीप विधीन् विधिविदिह्या-सिञ्चन्तं पुनरनह गणपति सालाऽस्तेलपयेत् ॥ ७६ नासां साखन्य विवास सैयसा पद्रस्वितातमा सीवं तोयजीवष्टरं धृतलताह्न्तं सपायाङ्क्यम् । निलार किनागितः सिमेल सिमे हार्वानने राजते-५७ ॥ होहम क्रिएड्रह्मामाङ्गाह मोन्रह्मान्ह्यान् । १५ समहागणपतियुक्तविद्यार्थह्यभिराह्यदिन्यः। ९७॥ किम ६प्राफ्नोगेकिहबुसम गांबरगाञ्च । मृष्ट्रमृत्रमृष्ट्रमृष्टम् मृष्णाः जित्रमान्नमृष्टम् हिल्य: सञ्जानहता सहयाताप्रापना सहस्यानाम् ॥ ७३ । तीवभ किथामधिवस : महि तिहोवितिमाथक 635 | :B3p :B3RB Downloaded from https://www.holybooks.com

इनिसन्त्रीति। जीवीजास्यिग उत्तः॥ ७१ ॥ ७२ ॥ ७३ ॥

ह्यांके भवति ॥ ७४ ॥ ७५ ॥

। :छउम :एडप्रस एउनम्रोगम्हणम तिल्यानाराम्हणह्य छोड् ॥ वर्ष ॥ ६८ ॥ त्रीमिक्नहामान—इाम्ध्रेमृतात्रहरू क्रमकिम् नार्यानुगुणनेजार्ट्सिमिस् । मन्तान्तर्या कुर्योद्धाह—एनत विति। तिक्षा चत्रापि बोजवर्कार्यमा वत्रः। खद्यः । । होडीहोश्रहें निधिवद् विरुखारिति । महागणपतिप्रकरणोत्तप्रमारिपूर्वेनं विरुखारि-त्रीयप्रकारमाष्ट्र—विक्वाहरूबुद्वोद्दात ॥ ७६ ॥

मोहनी चौभणी तासी स्तभासासपेणी तथा। तर्नु किंग्यननेः प्रसवैः ग्रुमेस्सिमधुराद्रेतरेनिनसिद्ये ॥ ५ तर्णिखन्तममं मनुमाह्रात् समभिजव हुनेच ह्यांशतः। र्वणन्विनसंख् चिल्येद्द्रयोगिम् ॥ ४ नींपमधमुक्राइदिभुमानल्पजाते-खनारनित्यायां सार्जनास्त्रे वापस् । अर्यासर्यान्यास्यान्यान्यान्यान्या बीजन हीवेभाजा विहितासङ्गासम्बद्धा जातियुजा ॥ ३ ऋखाहिकाञ्च सक्सीहनगायहोमनोभुवः प्रोत्ताः। निगहितो मनुरेष मनोभवः सन्तल्यमैस्विधियावहः॥ २ अजनसाप्रथमावनिशान्तिभिधृतसुधाक्तरख्राष्ट्रविकाशिभिः। मधनस पुरामपि मोहकरं व्यथिताविनिमिद्यमुराहिगणम् ॥ १ यथ सन्सथसन्त्रविधि विधिना न्यथासि सहोसविधि स्वपस् । 1:182h:182131s Downloaded from https://www.holybooks.com

याग्राज्यिदयवामञ्जीतसगीन् द्रयुगम्बन्नम ससेः। द्राविष्याह्नाहिनौ किन्ना क्रिटिनौ सार्यात्रयः ॥ ६

ग्रीवणमीहनसन्दीपनतापनमाद्नान् यज्ञत् समगः ॥ ७

अवहित्या सावहसद्वारवहसक्ता ।

अवस्थितिसारवस्थितिसापिरसर्यया ॥ ८

अनद्गीयार्।ऽनद्गमेखलाऽनद्गर्भोष्या ।

बद्वायापालयोमेखे वाणानद्वारतोयेजेत् ॥ ६

पूरमन्त प्रश्नुतस्य कामप्रधानत्वन च गतमन्त्रस्यास्य काममन्त्रस्य विधि तद्रसेषद्रपर्नं वहिर्पि गुणग्री मार्गायतिवर्णान् । शांचिखात् किषिकाथामनलपुरधुने मार्बोज ससाध

क बोजमें। इं यक्तिः ॥ ३ – ६५ ॥ वक्तमारमत—श्रथ सम्पर्धात ॥ १ ॥

मालामन्त्रं दलाग्रेष्ट्रपि गुहमुखशः पार्थिवासिष्ट्रनङ्गं कुर्याद्यन्वं तदेतद्भुवनमपि वशे का कथा मानवेषु ॥ १० प्रोत्ताऽय कामदेवाय विदाहे तदनु पुष्पवाणाय। तथा धीमहान्ते तन्नोऽनङ्गः प्रचीदयाच गायवी ॥ ११ नत्यन्ते कामदेवाय चीतुा सर्वजनं वदेत्। प्रियायेति तथा सर्वजनसंमोहनाय च ॥ १२ वीपायित्वा ज्वलपदं प्रज्वलञ्च प्रभाषयेत्। पुन: सर्वजनस्थेति हृद्यं मम चेत्यय ॥ १३ वशमुत्ता कुरुं वीषा कथयेदक्रिवसभाम्। प्रोक्तो मदनमन्बोऽष्टचलारिंगद्भिरचरै:॥ १४ द्रित यन्त्रक्षप्रकल्यो बहुमः कतमं नरं न परिमोह्यति। प्रमदावनी खरसभानगरादिक मी खरानिप वशीकुरुते ॥ १५ वच्ये विधानमन्यन्मनीभवस्याऽय मोहनं जगतः। येनार्चितः स देवो वाञ्कितमखिलं करोति मन्त्रविदाम् ॥ १६ श्रमतोद्भवो मकरकेतनः सङ्कल्पजन्माह्ययाचतक्रपी। द्रचुधनुर्धरपुष्पशराख्यावङ्गानि च विज्ञजायान्तानि ॥ १७ अर्गतरवसनमाल्यानुलिपनाभरणमिच्रशरासनधरम्। न्यस्तशरबीजदेही ध्यायेदात्मानमङ्गजं कचिरम्॥ १८ चङ्गवाणावतेरूध्यं पूज्याः वीड्ग मत्तयः । युवतिर्विप्रलक्षा च ज्योत्सा सुभूमेरद्रवा ॥ १६ सुरता वाक्णी लोला कान्तिः सीदामिनी तथा। कामच्छवा चन्द्रलेखा शुकी च मदनाह्वया॥ २० योनिर्मायावती चेति शक्तयः खुर्मनोभुवः। शीको मोहो विलासश्च विश्वमी मदनातुरः ॥ २१ अपचपो युवा कामी चूतपुष्पो रतिप्रियः। ग्रीषास्तपान्त ऊर्जश्च हिमन्तः शिशिरी मदः ॥ २२

# HENDIIHEPHIE

बात्सानं महनं खायेहाग्रुगुण्यांपहपन्तम् । उ९ ॥ तीवभ निइसिएडइनलातनीव मिगान्त्रीमृत्ती भ छ छ इति महनयोगक्षप्राप्त यो समोन्निया निनां वनिताम्। बुद्धियरीरां नारीं नर: सहा चित्रयोनिमधिगच्छेत्॥ २७ विलसट्हद्वारतनुमेन:शिवो विभमास्पद्रोभूत:। स ते समल्लोमपुच्यो भवेसानोद्यभ्र मन्दिरं लब्सााः ॥ २६ मह्नविधानमित्रेखं ग्राक्तं योऽनेन पूज्यविधिना। इन्हार्यः सप्तमो पुत्र्या साराचीविधरोहमः॥ २५ इस्वया खनासा च गुत्धार्गनां समचेनम्। एताश्वामरहस्ताः खुः पुच्याः नोणेषु संस्थिताः ॥ २४ । 15काइम हि।एरोइ वर्न तिलाम विधाम । :। छरो । मा हि। सहाइ ह मि। हो सञ्चापह प्रस्तारसी चेंव शुक्तमेघाह्रयी तथा ॥ २३ नतुष्यांमाइतौ पूज्याः ख्मारिपरिवारकाः ।

संगक्त भिवज्वालालोड़ं तहुर्याहिकाम् ॥ ३० तदीजायं शिवज्वाखातनं तन्तीतनं तथा ॥ २६

मुधासबीच तड्डानि नवनीतमबी सारित्।

विजयदहद्वारततुरित। समनोपयंत्तं व्यापादद्वारततुः समनोस्वाम्याः

मिलाह - बुद्योत। चित्ताध्यात्मप्रिक्वं योनियस्म। सा त्योता। तामिष-असयं विस्ताः। ससन्यासेव त्रानग्रह्मासकाः प्रोमांगः पत्राः गरीरं कल्पनेथ-यस स तथातः। तात्नानिनं यिनं निर्माति - विस्तिति। विविध यत्रशासनस्ययरीरस्य दत्ययः। मनोऽध्यात्रमनस्यितं परिच्छ्नं गिवो लिङ्गं

गच्छीद्रित। चर्षाऽपहासं मुयोद्तिययं:॥ २७॥

गरीरम् । स्थामयौ बन्द्रमयौ धाधेत् । प्रिवच्चालालोहं तद्ध्रह्याहिकां गथा विन्द्रक्षं गियवचावातने विद्वात्वयाचाग्ररोरं धाधित्। तत्वोतनं पत्नी-मद्गवीजालाकांसिख्छः। सद्नाकार्यासिति चाषः। तद्वीजायं सद्नवीजायं महद्वारमञ्जाऽम्सासा स्यौ विवचित इत्येतराह—मासानमिति। मर्ने एवं विदुषीऽधीऽपद्यासबत्तुः भवामाह्न-इत्रोति ॥ २८ ॥

माध्याखानामवर्षः प्रतिपुरितवस्कार्षेत्रं पत्रगत-क्रियारनुगता तस्य भवेर्षि भवालार् ॥ इइ । किइमीरएराम एम वंदिस हिसी किमी ९६॥ :त्रिशामम वृष्धिक्रक्षिमधिरिष्टानिर हानि न कुरोच्चीवस्य सन्तो विशर्मानसः। ९६॥ मीरइंतरक कृष्ट्य दिश्व १४४१। ११ रस्नाशिख्यायायेत् पह्त्यर्स्नास्त्पम् । शांचद्रश्नमस्यग्रहतं तरूपकास्तम् । ARIGAI: 454:

मारं जाप्नाऽस यामाथ्यति वश्रगता सा भवेत् सद्य एव ॥ ३४ माग्राग्रानाहितं तिहमितिपुर्ने सत्यगानिस्य भेरं चारिलिक्पवजाष्टाङ्ग्रसमिहतुगाष्टान्गान्ताचराद्यम् ।

युहि यितो रञ्जनसत् खाच्चीवोपेतस्यथाऽउषुषे गसः ॥ ३५ इंसाह्हो महनख्योक्यवोभको भवेहागु ।

तारयुजा त्यमुनारानी दुत्वा सम्पातितेन चान्येन ।

॥०६॥ ५८॥ कृतमण्यविद्यासक्ष । होड्डिक्स मंद्र । हा हो हास सभोजयेत् पति खं वनिता स नितान्तरिञ्चतो भवति ॥ ३६

इब्रोसुतं तत्तरूपकमस्तं यथा भवति तथाऽरिचिङ्गिहत्वर्थः ॥ ३१ ॥ । गिमिन्साकप्रदूत ंद्य एक्सेन्स्रिड्डिंग केड्ड निष्मुमेल्गान्हांक

प्रयोगयन्त्रमाह—साखाक्वीत । तारः देनारः । म्हालन् पह्मित्रः । पत्रः मध्यमातिप्रमाण्विद्वसाध्या रतयोऽधोमध्यमोष्टरतय दखवगन्तव्यम् ॥ ब्रेशाक् ॥ नाद्वती श्रीकारस्य विन्यायुन्यन्तमात्राधृतस्योचारणमुपाय दत्यर्थः। इस-तरुपारं मन्त्रध्यानं च स्वयति मन्त्रो विग्रर्मानम इति । मीषणी घोषवती श्वांन कुर्योत्रहा स्ति। सहसा रेतीविसमें न कुर्याहरूथैं।।

पताग्रेषु तिश्रुलान् रचयेदिलयः। सम्यगिति। यन्त्रहृत्यादिनं गेव्हात्त प्कार:। गाली घकार:। एतान् पत्रेषु चित्रेष् । भागाशुलादित-पन्नदेगलर:। नाष्टाद्यो मनार:। समिदेनवियवणं: डनार:। ऋतुः पष्टलर:।

॥ यह ॥ ७६ ॥ ३६ ॥ निम्म हण मान्हें । निस्धिनान सीवयम् ॥ इ८ ॥ इ५ ॥

#### नीप्रपञ्चसारत**न्त्रम्**

कलाऽपि वर् सभते विधिना निखान्रसामनेव ॥ ३७

ब्रिनवे: समनोभर्योक्तेर्देधियुतैविहिता इवनक्रिया।

इधिताभिनुंदुयाबानाभिः नन्यनां समानाद्वन् ।

श्री बोजम्। मार्गित कामापतः क्षण्य मनमाह-कर्ति। सिल्बण दीत । योत्रधीय वत्तः ॥ ३८ ॥ गीवन्दं वन्दितेन्द्राधामरवरमजं पुजयेद्रासराहो ॥ ४७ मुसाभीजाभवत्र हतश्रक्तरपत्तृत्नार्थं प्रसन्न ज्यागा वहान्तर्भः विप्तवस्थनस्य सिर्मरक्षेत्रम् । वालं नौवाम्बर्शमं नवमणिविरणिकिद्विणीजालबद्द-दृष्टां तुष्टी लक्सीं समावहेत् सदा एव गोविन्दः ॥ ४६ नुह्याहुग्यहोषितिभित्रित्ति। सित्रीपनीप्रति।। हैयद्वीनकह्लीफलह्धिसः प्रोण्येच गोविन्द्स् ॥ ४५ यहाग्रह्वजाडोः परिपृत्य च पायसेन सुसितेन। सुरजिदिहिते तु पीठवर्षे हिनशो नन्द्सुतः समचनोयः ॥ ४४ ययुतिहतयावधिजैपः साह्मणैरम्बुक्हेंनेह्यांयम्। देवीऽसी वेगावाहास्मितिजनशित्रेवसीनन्दनो वः॥ ४३ । :तिवृञ्डािक्याराधितजीज्ञत्वभुगोधक्वाहरूहोि। । क्यान्सीलस्कलापद्यतिर्धिहिपुपिक्कोञ्चसस्क्रेयजालो प्रशासान भूयोऽम् चिलायेहेवकौमुतम् ॥ ४२ भूतमन्त्रवा में विकास विभाग विभाग व मन्सस देवता क्रणात्द्राविधिक्यते ॥ ४१ स्विध नार्रोज्य खाद्गायतं छन्द उच्चते। गोपोजनवनाराः सुभोय खादा सारादिनाः ॥ ४० सन्दासस्यगताः व्यायगोत्यपां यसमस्यगाः । प्रसार्तोऽस्थाधिललोकवितिनिश्चिराथ वद्याञ्च भवित्त मन्त्रिणः ॥ ३६ बभीष्टरायी सार्यार्रीप सारस्या जपार्चेनया विश्वपतः। प्रमवश्यमरी परिकाङ्गितामभिवहरिव्राहित कत्यकाम् ॥ ३८

क्षेट्राइय: परब

दींते श्रीप्रपश्चितारे स्रशह्यः परतः । दृष्टान् नामान् प्राप्त सम्पन्नहिनिनिन्धं ग्रुहं तव्यरं धाम भूयात् ॥ ५,४ एवं देवं पूजरन्मन्तमनं जषानानी सवैचीकाप्रथः स्थात्। त्त्वसुब्धा तत तत प्रमाम प्रांत: क्रोंड्हववसानुषेषु ॥ ५३ थानी मन्दी मन्त्रजापी च नित्र पट्यदान्क्न् यत यत प्रयाति । देखनारा स पुनर्मितमीत सिचा सहैसाः ॥ ५२ नीमधरहेत्रश्रहिलेगितिहोग । जन्म गोपलीयो सुह्रपह्र ल मनीसि: सहेव। पत्रमाछन्द्रोही हमित हमार्डोहीशहमी र्यातिलं प्रमुर्धनयात्रांशुकार्य मेंकुन्दः ॥ ५१ ग्रेडलात: स पे बर्डरसात्प्रसाहारवाप रेवेगं तं सुखमनु मुहस्तप्रेट्ड्राथबुद्धा । गाम गक्तनगर्माप वा मन्त्रापी मनुष्प्रो स यमेमथे समुखं शियं परामवाख देहापहि मृत्तिमाधुयात् ॥ ५० । :।नमाइम किनम छिड्डेबियूप प्रदेश महामना:। सन्ते विश्वेद्यिष्यियपृष्यप्तं मृत्रिहं वामुहेवस् ॥ ४६ भायान्ने निर्मेष तं निरमममन् पूज्येन्नोसभासं १ :किंक्रीणिमोक्रत नेडोह्ममीमोस्डिडिंगा निवास -जिमम्मभिक्षास्तिवास्त्राममास्त्रावस्त्राक्षां देवं पीताब्बराख्यं यजतु च हिनग्री मध्यमेऽज्ञी रमाये ॥ ४८ नौलयोवायपिक्शक्षावनस्वित्तरकुत्त्वं भानुमन्त । मुसाइग्रङ्गक्षेत्रक्षेत्रविद्युनिवहं कुल्सन्हारहासस्। वन्हों सेवान्हें विकासितकर विन्हाभ मिन्होवरात्ते

द्यि जीपश्पाद्यविधक्रेते प्रपन्नगरिनम् ब्रहाद्याः परतः।

धानी सन्तीति । प्रयोगानुसारेण ध्यानमेहा सन्तमेहाशीताः ॥ प्रत

मन्त्री सवेचीकीत। विपुरापुरितवसुर्कामांत ॥ ५४ ॥

मन्त्री विखीत । प्रयवपुरितत्वसृत्तम् ॥ ४८॥५०॥५१॥५२ ॥

प्रभावितः परवः।

नादाः खरः समेतोऽमर्ग सथसप्तमाणेनिङ्गुतः। विसित्तिप्तामिष्टिं विमलयोगिसंसिवितम् ॥ १ मञ्जलमाक्षमावे विविधकामकल्पहुम । मन्मार्गि सीकुतकुष्ट नंदाम गीमगारम र्म किम मीउन्हीं के हमें हण प्रष्ट

मन्त्रसाऽस मिनः प्रजापतिरथ छन्द्य देवादिका त्रायः खारप्रणवमनुष्विमावनः सर्वेमन्त्रमायो ॥ २

गायही गहिता जगत्मु परमात्माख्यस्यथा देवता।

। जियादी सिवावनी यित्राणी बद्धा दिन मोवाधेले प्रतिपत्ति:। मीबहेतुले खिति:। यतियाली मुति:। मनाराजः समनीवाचनः। सकारान्तः समनीवाचनः विन्दुः साविवाचनः नाद्। बद्यवाचन द्रित विन्दुनाहाली होष्टं. पूर्ववत् पापचयकासमीचाथेले ष्यानमेहोऽवगत्तवः । ब्रह्माधँले द्रेषंप्रतयोरेवसेव सर्वाध्लमगन्तव्यम्। श्रकारोकारमनार-नाचरासनो इस्रो मोत्रप्रहापि भवति । समन्यमनोपरलचणसान्धानि-कामप्रदे भवति। द्रोपश्चिमध्ये तं तं काममस्तेनाभिषित्रतः स एव मवाराज्यः। धन व व्यवधानिविवित् स्रानम्। स प्रव 2वः। पार्यन् विनियोगमाह—श्रमेषिता। ऋसस्य पापच्ये विनियोगः। स च -परिन्या । तिविष्य एष्ट-- इत्रमक्षमः नायप्रति ए। पर्तसुप-

द्रार्याचर्रकेष मन्तेः संयोज्य माहिकाखान एव मन्तेनासः कायेः। अ बं नमी बद्यापे नमः इत्यादि चकारान्तमेवं दृष्टव्यम् । पुनरेवमेवाऽष्टाचरिः ब्रह्मण नमः। यां उनमी विष्णवे नमः। इं में नमः यिवाय नमः। ई मनसमायाति। सर्मन्ताधारलं वर्न् मन्त्रनासमाह। यं यं नमी तिसालक दल्ताः। विभिन् पत्रे तिस्वेवाऽविधिष्टमातान्तमोने द्वातव्यः। विन्धुत द्वि। नाहाद्रांप उपलच्यायः। तयोमात्रिदः प्रपदः ष भारत मार्वा मोर्वायशनलेन तहतुत्वमुपपार्यते –िनिस्तिति ॥ १ ॥

बीजम्। जयांत्राः॥ १॥

चक्रीवेर्युगमध्यगध्रवयुतेरङ्गानि कुर्यात् खरैमंन्ती जातियुतेश्व सखरिहतेर्वा व्याहृतीभिः क्रमात् ॥ ३
विषां भाखित्वरीटाङ्गदवलययुगाकल्पहारोदराङ् विश्रोणीभूषं सवचीमणिमकरमहाकुण्डलामण्डितांसम् ।
हस्तीद्यचक्रशङ्काम्बुजगदममलं पीतकीश्रेयमाशाविद्योतद्वासमुद्यहिनकरसदृशं पद्मसंख्यं नमामि ॥ ४
दीचितो मनुमिमं शतलचं प्रजपत्प्रतिहृनेच दशांशम् ।
पायसैर्घृतयुतैश्व तदन्ते विप्रभूषहभवाः समिधो वा ॥ ५
सिपःपायसशालीतिलसमिदाज्यैरनेन यो जुहुयात् ।
ऐहिकपारिवकमिप स तु लभते वाञ्छितं फलं न चिरात् ॥ ६

यभ्यर्चे वैषावमधो विधिनेव पीठ
मावाद्य तत्र सकलार्थकरं मुकुन्दम् ।

यङ्गेः सम्नूर्तियुगमिक्तयुगैः सुरेन्द्रवद्यादिकेर्यजतु मिन्ततमः क्रमेण ॥ ७
वासुदेवः सङ्कर्षणः प्रद्युम्याऽनिम्हकः ।

स्फिटिकस्वर्णटूर्वेन्द्रनीलाकाराय वर्णतः ॥ ८
चतुर्भुजायक्रमङ्गरापङ्कजधारिणः ।
किरीटकेयूरिणय पीताम्बरधरा यपि ॥ ८
समान्ती श्रीसरखळी रितयासिदलाश्रिताः ।

यच्छपद्मरजोदुग्धटूर्वावर्णाः स्वलङ्गताः ॥ १०
यात्मान्तरात्मपरमन्नानात्मानस्तु मूर्तयः ।
निवृत्तिय प्रतिष्ठाह्या विद्या मान्तिय मक्तयः ॥ ११
ज्वलज्ञ्वालाम्चः प्रोक्ता यात्माद्या मूर्तिमक्तयः ।
द्रित पञ्चावरणकं विधानं प्रणवोद्भवम् ॥ १२

स्वरैर्मन्त्रीति न्यासिविशेषैः मन्त्रात्मा सिन्नत्यर्थः । सत्यरितिवी व्याह्रतिभि-रिति । वाश्रन्देन सत्यसिहतैर्वी व्याहृतिभिरिति पञ्चाङ्गपचः स्वितः ॥३॥४॥४॥६॥ मन्त्रितमः क्रमेषित्यावाह्नादिमन्त्रच दत्यर्थः ॥ ७॥८॥८॥१०॥११॥१२॥

# मुक्तकास्त्रस्

इस्रं मली तारमनं जापहताची-भेरेरडीहरस च युद्धारहीप योगांत्। है: संसव्धा चेह समग्रां शियमले युद्धं विष्णिधीम परं प्रामाति योगी॥ १३

करपार्सस्वारिविश्वेनमनारतदृष्धमनत्वामात्मपर्स् । शिमहात्मनि पष्धित तत्त्वविरस्तमिमं कित्व योगमित बुवते ॥ १४ शोगप्तिरूषणपरं त्वथ कामकोपलोभप्रमोहमर्मत्तप्तिति षर्कम् । वैरं जयेत्सपरि योगविरेनमङ्गोगस्य धोरमतिरष्टभिष्टिङ्ग ॥ १५

दुशं मन्त्रीति। वासुदेवादिदाद्याचराणुत्तानि। श्रवना विन्दुनाद-यत्रशाद्भ्यतस्य प्रणवस्य योगग्रयत्वसृत्तम्। जपभेद्रा वाचिकाद्यः। बाह्याध्याक्सिक्मेहात् हृताचेनयोभेदः। योगप्रयोजनमाह—हेरिति॥१३॥१८॥

वारा विद्वादिक्षियं वव्यविवसवैद्यसर्व ॥

। पद्मायायः साध्यायः । पद्मसम्बन्धितात् । स्थाप्तायः सम्बन्धायः ।

जन्मित्यार विन्यक्ष सम्बन्ध प्यत्ति उस। बह्मुष्टी च निवधीयादस्ताम्यां व्यत्ममेष तु ॥ दृदं पद्मापनम्। नानूचीरन्त्या सम्बन्ध्य स्वता पारतत्ते उसे। सम्बन्धाः पाखयोन्धेस्त् मुन्धमुग्मं मुनिस्थम्। धिवन्धाः पाखयोन्धेस्त् मुन्धमुग्मं मुनिस्थम्। हिष्णाधः पाखयादी पाणिम्यां परिबस्धेत्॥ दृदं भद्रामनम्। बन्धाः पाख्यादी पाणिम्यां परिबस्धेत्॥ दृदं भद्रामनम्।

:फ्रिय: परसः

तावसाचायसनात्मवाथ विधृता भवन्ति तत्वविद्। ॥ २६ स्व माचायसनात्मवाथ विख्योगे वेगसन्त्रम्। स्व मिल्यं विश्वतम्। स्व मिल्यं विश्वयं विश्वतम्। स्व मिल्यं विश्वयं विश्वयं विश्वयं । विश्वयं विश्वय

तत् प्रविचल्लात संप्रचातिस्याधिरनाधानेन इत्सिरालखन्य एतः।। १८॥ चत्रमाविक्ताधानेन विक्रित्तः।। १८॥ चयाप्तिस्ताधानेन इत्सिरालखन्य चत्रमाविक्याः।। १८॥ चयाप्तिस्तः।। १८॥ च्याप्तिस्तः।। १८॥ च्याप्तिस्तः।। पूर्वीक्षाण्यायः। प्रविचलाः प्रविचलाः चिक्रितः। पूर्वाक्षाण्यायः।। प्रविचलितः। चिक्रितः। च्याप्तिः। चिक्रियादाः। प्रविचलितः। चिक्र्यः च्याप्तिस्यः।। प्रविचलितः। चिक्र्यः।। चिक्र्यः।। प्रविचलितः।। प्रविचलितः।। प्रविचलितः।। ।। चिक्रियाद्यः।। प्रविचलितः।। प्रविचलितः।। चिक्रियः।। प्रविचलितः।। प्रविचलितः।।

### ज्योप्रपद्धसारतन्त्रम्

मणवस्यं विन्द्रमिति। होपणिखावारं विन्दं नाहं च तत्मभाकारं चेचिन्ते-योगप्रयोगेऽवस्यार्यार्वात्यास्य न्याप्तमाह—मुजीव्येत ॥ ३० ॥ ३१ ॥ मख्नस्य नं नीजस्यं सं मिल्य कुमानतालि प्रावयेहित्यये: ॥ २८ ॥ १८ ॥ नेयानरेपेति। द्रहामार्गेष दार्यात्तस्थास्तमण्डने पूरककाले बोजस लणवर्षे पापपुर्व वतन् ना संग्रीच भंदश नंतात्व भ्रावन महास्त्र एवं कीचमध्याते महापातिनाञ्चाङ् पातिनोपाद्रसंयुत्म् उपपातिनापी तथे कायोननेति। पिङ्वादारेण हर्यर्थस्वामिक्सं प्रमिनेत्ययः। प्राप्तेनेखये:॥ २७॥ त्नागत्नीत्। नामिगत्वाञ्चमळ्ख । होमंहिषू—इामग्रक्षड्रीएएएए प्रियादिसंबस्तस्वसंखानुसारेण यकारादिकमावतेनेयम् ॥ २६ ॥ तेजः सारेच तारात्मकमपि सूजं चराचरस्य सहा ॥ इह तसस्यातं गुइं गब्दबह्याऽतिस्त्मतत्त्वीनभस्। नाई विचित्य तारं यथावरुचायं तत्रयेत् सुषुसालम् ॥ ३२ । मृतारङ्गात म प्रीमङ्गान विद्यातम्। क्युः प्रसन्नीऽविह्यः सन्नाथारमत्यममं स्मरेत् खम् ॥ ३१ । इणहोड़ ग्रेमछित घाधनो ज्वाहनो ग्रह्माह तंग्रीमिप निमीखितविचीचनः प्रतिविभित्मुखं प्राङ्मुखः ॥ ३० पराजिनकुगोत्तरे सुविशहे च स्हासने मुश्रुद्वतत्त्रसङ्ग्हे विरिद्दते च गौतारिभिः। सुजीर्णमितभीजनः सुख्समाप्तांनद्राह्किः निमीय मानसेन च परिपूर्णमनाश्चिरं भूयात् ॥ २६ संपूरित सुधामयजनयशीकर्विष्णा तनं सक्तनाम्। प्रतिरह्य पूर्वविधना सृष्टेन्यान्तरेण सुसितेन ॥ २८ । क्रिक्तर निवाधात क्षित्र सार्यानवेन रक्तरता। तिनागतेन देहं प्रयोषयेत् साल्तराधिकारचरणम् ॥ २७ पूर्वमिहाया वहने विचित्यवेद्धसमानित्यं बीजम्।

सुधनालं सुधनायं मधं वा सवेशाण्त्रायातः ॥ ३२ ॥

लयः। यथावटुचार्येत। भिजिनिवित् उन्मन्तसुचार्ये इत्सयः।

ॐनारी गुणवीजं प्रणवसारी ध्रवश्च वेदाहिः। श्राहिसम्धो सपरो नामान्यक्ष विमातनञ्च तथा ॥ ३४ श्रानिश्च सर्वेश्वेहे भवति च स च बह्म सर्वेसंवाहः॥ ३५ श्रीनश्च सर्वेश्वेहे भवति च स च बह्म सर्वेसंवाहः॥ ३५ सन्त च तहायाहिः खात्तनमञ्जानं थन्थ्य मान्ताहिः। सन्त च तहायाहिः खात्तनमञ्जानं थन्थ्य मान्ताहिः।

सुक्तास्त्रणतस्य प्रणवस्य व्यानमाह—तस्त्रांत ॥ ३३॥ इहानी प्रणविभूति वहन्नासत्यासं प्रणवपुरितविन्यासानन्तरं प्रणवपुरित-निमान्त्रासस्यान एव विधेयसाह—शोना इति । ॐकाराहोनि इय नामानि।

तत वेदारिगित नामचतुष्टयस्तम् । सवयोनये सदेह्हाचयाय ब्ह्यां । । भक्ष खिति। नामचतुष्टयस्तम् । सवयोनये सदेहहाचयाय ब्ह्यां । ।

चंवा[पा]दकायीत नामचतुष्टयसवनन्तव्यम् ॥ ३५ ॥
पूर्वीकं वेदादिलमुपपाट्यति – ऋक् वेति । अभिनमील दखकारः
ऋग्वेदादिः। समुद्रो बस्त्रिरिख्नारी यजुरन्तरः। मान्तादिः सामापीत।
सान्तः मनारान्तः आदिः अनाराद्यि सामवेद् दख्यः। व्यापित्तमामिति।
सिमामितामामः। अन्त आयाहोति च तस्यादिः। अविध्यशित नामान्तराणि
हिं सामसमाप्तिः। अन्त आयाहोति च तस्यादिः। अविध्यशित नामान्तराणि
कामाय स्वयति । तस्य मेदा इति । अव रत्यण गति प्रोति दस्य मान हमान्त्रेय यवण साम्य प्राप्त शिवन कियेन्द्रा देशिव स्थापित हिंसा दहन माव ह-

शिवित धातीनव्यतानि लीकिकनासानि य उत्तरतः स श्रोकार इत्याहि

श्रुतिषिद्दानि वेदिकनामानीति विभागः। श्रुतिषिद्दानि वेदिकनामानीति विभागः। श्रों श्रां विष्युवे नमः। श्रों श्रां विष्युवे नमः। श्रों श्रं प्रपादा नमः। श्रुपिद्दाः। स्ट्रांद्दाः। स्ट्रांद्दाः। स्ट्रांद्दाः। स्ट्रांद्दाः। स्ट्रांद्दाः। स्ट्रांद्दाः। स्ट्रांद्दाः। स्ट्रांद्दाः। प्रक्रदः। स्ट्रांद्दाः। प्रक्रदः। स्ट्रांद्दाः। प्रक्रदः। स्ट्रांद्दाः। स्ट्रांद्दाः। स्ट्रांद्दाः। सर्वेद्दाः। सर्वेद्दाः।

#### 并称651B摩PKf译

बश्या विन्हें वर्तवाम मिलासिक्सिक प्रमान । वनसा साने बहारिसम्मिन वयं यात तावहम्बस्ति ॥ ३७ उचायी हाथे व ते क्रमाझबेरुपीर षह्दयान्तान्तम् ।

अथवा सूलाधारीखिता प्रभा विस्वितिक्रिया ॥ इ. चपस्छर्गापापस्वर्वित्व द्वां सिंहिर् योगः। ग्रेत रविविखन च समस्यस्त् स्तिस्थामय तेजः ॥ इट

वर्गास्तकार्वक्षता आताऽस्ताम्बब्बिवाता ।

न्यवता तिवल्यविद्धायाम प्रणवेन समुद्रयेत् । सावरजद्वमिष्टहुयोगीऽयं नातसन्हेहः ॥ ४०

मीतोणितन्तिसं सीष्टसनैव वत्सँना योगी ॥ ४१

तिसिनिधाय वित्यं गमयेहिनेश्सेखाते।

प्रनाहासिक्षेत्रं निवीषार अजित् समस्यासात् ॥ ४२

नश्वाहिनोजम में माम विद्या प्रमान में हो हो ।

सब्दाह्यः। सब्भावः। सब्हदः। गीलबोजम्। भ्रेवः। बेदाहिः। विन्हें नाहे तमींप ग्राती ग्राति तथेव ग्रान्तास्ये ॥ ४३

उसवाः। सपरः। विसातिकः। योतिः। सबेद्दाययः। सवेसेवाहकः।

म हेई ॥ ठीनिमान ठीकि । हेई ॥

विद्रीः स्वातन्त्रनातासनं योगमभिषाय विद्धिष्पन्यनात्रमधाह-॥ ७६ ॥ होधाइछ

-केड्डिशान्त्रास्ट्राइ । निक्छिदीको नीर । निर्मिक्ति वृद्धी । नाम

पाएमाहिजयार्थं सीरं योगममिधाय विवनिहरवादार्थं सीम्धं योगसन्तु-। न्हा : छिछ**िक्क**ी

नव्यव्यविनाऽस्यविक्टन ख्रुंतेल्यः।॥ ३८ ॥ ८० ॥ न्यनासनमाह—गयना स्लाधारीत। वहनग्रब्न कारणस्यते। तद्दतेना-

। निकिन्न । निषयः -- ज्ञामार्गः नाथम् निम्निने । निज्ञान । निज्ञान । निज्ञान ।

ख्ल सुस नारण धामान बीन संविद्भाव तहाविनानाश्राहिमात्राणां Þ 11 86 11 88 11

न्नसर्हारलवर्णं मोचसधनयोगमाह—द्यवदाहिंदोजमिति ॥ ४३ ॥

क्रियः एक्रोनिक्रि

। :तिप्रामाँगनीरिह्यज्ञीण कर्यो हिन्द्रां नीमी। 88 ॥ क्रिक्रिक्रक्रिक्र । १८८ में स्वयं । १८८ तिस्यनता निति निहें निष्यति सहानत् ।

वियोगपुष्यपापी निरुक्तम् ब्रह्ममूत एव सात् ॥ ४५

ब्यवा योगीपेताः पञ्चावस्थाः ज्ञमेण विद्याय ।

३४ ॥ :क्रिम ध्रमीय :छम गिर्ध प्रम निह्यें मी ४६

नायत् स्वप्नमुष्ठा तृरीयतङ्गीतके च तास्ताम् ।

। :एक :म्य प्रेहम क्रिक्टाअर्फ भोर्रिडोग्राइंम c.४ ॥ तीवभ जिल्ला म ज़ालिभ क्षेत्रभी भाग है है देशों है

उत्पद्धते स अपेतः अपगतो यख्य स तथोतः। अत एव विकोनपुष्य-व्यमप्रविषयत्त्रमाष्ट्र—श्रवस्य द्वाता नार्णान्ध्वना यसार्वोधान्नाम्बर् । नीत्र महम-इति । नीर्रोद्योमीकामीम इति । नीत्र महम-इति । द्रीत । ततः सर्गनर्त्वमस्ति चेत् एवीवधमानन् कृतो नोपलभ्यते मवीरिति । क्रामिल हेत्र । हो इन्हर्म-इन्हर्म क्रियमक्ष्य होता । वह हेत् इतरतेजसी वेंसच्यामाह- बनच्या द्वात। यनकाले हेत्रियोति।

कत् वीज विन्दु नाह् ग्रित्स गान्तात्मक प्रयवसायनम् सवेखवहारेष्ट्र पापाद्विमाप सम्बात ॥ ४४ ॥ ४५ ॥

समाधानवित्रोषोत्ता इल्बर्धः ॥ ४६ ॥ स्वासादिक योगसाह—ज्ञयदा योगीते। उचारवादिरहिते योगीपेता

मुद्रिपाधातावावाया विन्दुस्प्राणिका सविषयाया बुद्धः कारणातालावाया रिना। नुद्यादि विषयसाप्ति बीनरूपा नायर्वस्या विषयपाधान्यपरिसागेन नाम्नाह नामाहिता वासा विविच स्वरूपमाह नामिना

। निरीभीप किषाद्वं । किष्ट जीष्ट्रोहिङ्कषाद्वं । निरीतिश्रीराद्वं ततस्त्याः साधिष लगावया गानतुरीयातीत्वयः ॥ ४७ ॥ नार्युष्यासिका जारणामिकाश दृष्टे: सान्यातासम्। याक्रिप्रोणामिका

श्रातिवद्युततयिति। श्रायनो मनमी निःसंकलतया श्रायनो यन्नेराकुच नाज्विक्सामर्थरहिते: इन्हिये: वासनासन्तिरखर्यः। मनोर्द्धारित भावः।

HENDY I BEPRIE

यवनिजलानलमाध्तविहायसां ग्रामिभिञ्च तहीजेः। खवरसमीरहवर्णेरनिजनमा कालवञ्जेयं खात् ॥ ५६ वाग्छ भंसछ हिंदि नाभी सवीद्रभे सारेत् जमगः। भूमित्रात्मात्याद्या भवांत्य संसिद्ध्यः प्रसिद्धतराः ॥ ५५ । ज्ञामाक्यर्विक्रमक्ष्यमिमार्विक्षम्भाज्ञात्रमास् । खानानि धार्णायाः प्रोत्तानि महत्प्रयोगविधिनिपुर्यः ॥ ५८ । कितछ : म्य म शिग्धान नाह्यान माना माना हिल्ला । भूमध्यत्वारायं सुषुसायं दार्यान्तिमित्वेवम् ॥ ५३ । ह ।सार हेंद्र योवा सर्वाक्विकायं तथेव नासा च । यह्गुष्ठगुल्फ्नानुद्दितयं च गुर्घु सीवनी मेर्स् ॥ ५२ श्रासिकं तुरीयं शान्ते लय शासनसुरीयान्त्म । बीजीसारी जायदिन्दुः खप्तः सुषुप्तिरपि नार्ः ॥ ५१ समुष्रमायगयोर्ग युद्धाः पवनम् । यथवा सूत्रमाखायां पद्मात्यां मध्यमाखवेषयोः ॥ ५० । :क्रीम िर्ग्रे हिम भीष्मि निर्मिष्टि हुरतो मुक्तिः। अतिमप्सात्मपर्योग्भेरतो व्याप्रयाद्वयहा योगौ ॥ ४६ पश्चति परं यहातमा निस्तममा चेतमा तुरीधं तत्।

स्याखाः। बासम् मस्य स्वार्यात्ववाह्यात्वसः वार्येदाः। तः विद्यवोः

नाबर्वस्था एकेव चवगत्तवा। विन्दुः स्त्रप्र दति। भूमधहर्यसम्बमा-मध्यमाख्यवेखरीरित्यथं:। योगन्नममाह—नेजीवार इति। स्थिसंहारयो:

पवं प्रोत्तेर्थीगैरायोजयतोऽन्वहं तथाऽत्मानम् ।
श्वित्य भवित सिद्धिः समस्तसंसारमोचनी नित्या ॥ ५८
द्रित योगमार्गभेदैः प्रतिदिनमारूढ्योगयुक्तिध्या ।
सिद्धय उपलभ्यन्ते मुितपुरीसंप्रवेशनद्वाराः ॥ ५८
कम्पः पुलकानन्दी वैमल्यस्यैर्यलाघवानि तथा ।
सक्तलप्रकाशिवत्ते द्रत्यष्टावस्थाः प्रसृचिकाः सिद्धेः ॥ ६०
त्रैकाल्यन्तानीही मनीन्नता च्छन्दती मकद्रोधः ।
नाड्डीसंक्रमणविधिर्वाक्सिद्धिर्देहतश्च देहाप्तिः ।
ज्योतिःप्रकाशनं चेत्यष्टी स्यः प्रत्यया युजः सिद्धेः ॥ ६१
श्वाणमा महिमा च तथा गरिमा लिघमिणिता विश्वत्वच्च ।
प्राप्तिः प्राकाम्यञ्चेत्यष्टेशवर्याण योगयुक्तस्य ॥ ६२
श्वष्टेशवर्यसमेतो जीवन्मुक्तः प्रवच्यते योगी ।
योगानुभवमहास्तरसपानानन्दनिर्भरः सततम् ॥ ६३

द्रखेवं प्रणविधिः समीरितोऽयं भक्त्या तं प्रभजित यो जपादिभेदैः। स प्राप्नोत्यनुततिनत्यशुद्धबुद्धं तिद्वणोः परमतरं पदं नराग्राः॥ ६४

दति श्रीप्रपञ्चसारे एकोनविंगः पटलः।

हयात्मकविन्दुहयात्मकं खप्नहयमित्यर्थः। एवमुत्तरत्नापि योज्यम् ॥ ५०—५८ ॥ सक्तराक्षायः सर्वस्य तेजोमयत्वेन प्रकाशः वित्ता वेत्तृता याथात्मेत्रत्यर्थः॥ ॥ ५८ ॥ ६० ॥

ज्योति:प्रकाशनमिति। परं प्रत्यपि सर्वस्य ज्योतिमेयत्वप्रकाशनमित्यर्थः॥
॥ ६१ ॥ ६२ ॥ ६२ ॥ ६४ ॥

द्रति श्रीपद्मपादाचार्यकते प्रपञ्चसारविवरणे एकोनविंगः पटनः।

### विंश: पटल:।

श्रय पुनरभिवच्चे मन्त्रमष्टाचराख्यं सक्तलदुरितदुःखध्वान्तसस्भेदभानुम्। प्रणवहृद्यनारावर्णतोऽन्ते यणाणी मपर द्रित समुद्दिष्टोऽयमिष्टार्घदायी ॥ १ तारः शत्रयुत्यतया निर्दिष्टः सीऽइमर्थेकः पूर्वेम् । नार्थाः प्रतिषेधार्थौ मोकारस्रायमर्थको भवति ॥ २ सिललानलपवनधराः क्रमेण नारायणाचराः प्रोत्ताः। चरमी यस्तु विभक्तिव्यक्तयधं दर्शितस्तदर्धार्धे ॥ ३ ऋषिरस्य मनोः साध्यनारायण दूतीरितः। क्रन्दश्च देवी गायवी परमातमा च देवता ॥ ४ **ज्यय ऋदमहावीरदासहस्रपदादिकैः।** उल्केर्जातियुतैः कुर्यात् पञ्चाङ्गानि मनोः क्रमात्॥ ५ चष्टाचरेण व्यस्तेन कुर्यादष्टाङ्गकं सुधीः। सम्रक्तिर:शिखावर्भनेवास्त्रोदरपृष्ठके ॥ ६ यकौँवामं किरौटान्वितमकरलसत्कुग्डलं दीप्तिराज-त्वेयूरं कौस्तुभाभाभवलक्विरहारं सपीताम्बरच्च। नानारतांशुभिन्नाभरणशतयुतं श्रीधराश्चिष्टपार्श्व वन्दे दो:सक्तचक्राम्बुक हदरगदं विश्ववन्दां सुकुन्दम्॥ ७

प्रणवमिधाय प्रणवस्थाष्टमात्रात्मकाष्टवर्णविधिष्टाचरविधि वदन् विनियोगमाष्ट - अथ पुनरिति। पूर्वभयष्टभेदप्रणवात्मना अष्टाचरस्यैवोक्तत्वात् पुनःशब्दः।
अष्टाचरस्यार्थमाष्ट-तार इति। शक्त्युखतयेति। शक्त्युखोऽजपोखः।
परमात्ममन्त्रसारतयेत्वर्थः। सोऽचं न तु पञ्चभूतसम्बन्धोदिमिति मन्त्रार्थे
इत्यर्थः॥१॥३॥३॥॥॥

मनी: क्रमादित्युल्कान्ते स्वाहापदं प्रयोज्य पश्चाज् जाति: प्रयोक्तव्येति सूचितम्॥ ५॥

अष्टाङ्गकं सुधीरिति। न्यास एवाष्टाङ्गविनियोग: नतु पूजायामिति

Downloaded from https://www.holybooks.com

#### : फ्रडम : फ्रही

नम्पाक धिपरीत कारपुर्वाणां प्रविविद्यार मान्यवाणां व्यापन-ि है। १९॥ उ। ५॥ ५॥ ५॥ ५॥ ५॥ ६०॥ १६॥ १८॥ हाधाम मं नेक्नमाक्ष्मकः सम भाषा वं नाधार्वे 일 वियोषत्त दत्ययः। ये ने ने ने म्। याय यातिः॥ ६॥ ७॥ मनो द्वार्ण मूतीन्तु तरप्रभिन्नासनी त्यमेत्॥ १५ ततारशाबरपूर्वेषं सतिव्या दाह्याचरः। श्रीमङ्गहाब्वपहेषु समाहितासा ॥ १४ ग्रहासमान्यर्गेषु र्यादृग्ह-। एमिल हिमाज न्यम् अस्य। મૈત્રવતાલકદેતાદે(માર્ચર્ટા-सस्यन्गुनीव इदि धातुव सानिनेव ॥ १३ नास्त्रवायवागसवह च दी:पत्-क्ष्युरे सनाभिष्ट्रयस्तिनपाख्पुष्ट । माधार्ह्डद्वर्:।पट्सूबनाभो ९१ ॥ :ग्रेड किम्होणहरूम किम्हिनेर्छिक्रही न स्तमलप्रवृश्या मलवर्णाला निर्मात । योगपद्मपद् चीत्रा ततः पीठातमने नमः ॥ ११ वासेदवारा सवास्मस्यागदस्बर्ध । विषावे च समाभाख सबेभूतात्मनैपर्म् ॥ १० । मुर्ग हिनाभ क्रिंपि व्हिष्ठेड वेणप पीठाख्यमन्त्रपश्चिमम्ब गसादोश्च सम्समुपनार्तः ॥ ६ म्खानलाह्यस्य स्द्रानात्मालिययवस्य । माखेदवेविहितगातसमुच्च्यम् ॥ ८ <u> स्मिरी सिपर्साचचचा। मध्य-</u> नुस्तिन वपुष्ट तु योगपैठम् । संशेषितो मन्मिमं प्रतिज्युमिक्न्

नतीऽशबरपूत्वेषेमिति। यदाखशचराणाम् षष्टपन्ततालनत्ते जड़-

न्दास्यक्तिः ॥ १५ ॥ १५ ॥ १४ ॥

# *चीप्रपञ्चसारपन्*बम्

श्रीभूमिसहितं खात्मन्योतिहयपरं वहत् ॥ २३ श्रीवत्साद्वितमाभाष्य वदाःस्थलमञ्ज वर्देत् । २९ ॥ म तोर्घधानी पौति च ॥ २२ मकरान्ते कुष्टवच्च ग्रह्मचमगरार्थनम् । १९॥ होनेक्स प्याभाष्टाड्मगङ्गद्रकेरिहिनी पुनस्तरप्रतिपत्ययं किर्गेडाहिमनं जपेत्। सूर्वेसी वासुरेव्स व्याप्नीति सक्तवां तनुस् ॥ २० दार्गात्रसन्तय मन्विक्सींप्रे वित्यसेत्। तथा वामतये पृष्ठकतुत्रं यथाक्रमम् ॥ १६ ललारोड्रहलक्ट्रत्यपाख्रंसभि गर्ले । बाहिसरयुता न्यसिताः सुदीर्य मृतेयः ॥ १८ । :तज्ञीएजा वानीना मृतीना बार्गार्का चाहिला दाह्य प्रोन्ता युक्ता दाह्यसूतिमः ॥ १७ द्राह्यानानु संयोगे मन्तः खाद्दाह्यातुरः। श्रष्टानां प्रस्तीनाञ्च चतुर्यामात्मनामपि ॥ १६ ब्रष्टप्रसुखात्मक्षय सप्राक्ताऽष्टाचरा मनुः।

वाचकलम् एवेति भाति मत्यानां तथापि जच्यया चेतनस्थाऽण्यालात् विन्द्रनाद्यक्तियान्तानाम् शासचतुष्टयवाचिनां भद्रावादा पूर्णमेव स्वतोऽष्टाचरं तथापि तत्र स्वर्धमिति। तत्स्रष्टीकार्याय दाद्याचरमन्त्रोऽहाचरेऽन्तभैतः

सत्यां स्ट्यस्य स्टाहिंगः प्रधित्र स्त्यति न्य स्वयति न्य स्वयाति । द्वार्यास्त्योगे पूर्वि वद्न् विद्यास्त्योगे स्वयति न्य स्वयति । द्वार्यास्त्योगे पूर्वि वद्न् विद्यास्याम् स्वयति न्य स्वयास्य स्वयास्य स्वयास्य । प्रस्तास्य स्वयास्य स्वयास्य स्वयास्य । प्रस्तास्य स्वयास्य स्यास्य स्वयास्य स्वयास

स्वितः। सूर्तिपद्धरत्याधमाइ—शाहिला दति॥ १६॥ १७॥ कास्ताः दार्यमूर्तेयः। जिं विधिष्टाञ्चितः। तर्ह—केम्यवादीति। सन्तिवसूष्रीलष्टाचरेण संधिसित्यशैः। तह प्रतिपत्तिमाइ—मुधेस्

माता १८॥ १८॥ १०॥ सन्यविस्तवरात्ते कुष्डविमिति। सन्यकुष्डवास्कृत द्वि पहाध्वाद्वार: मश्चारहार्गोणम्बाङ्गा वसावरत्यस्ताम् । वश्वाक्षाम् । त्रोग्रेश्चात्रक्ष विधिवरिति। पुष्पाञ्चलेजलगत्ससंपुरलम् ॥ २५ ॥ २६ ॥ २० ॥ भुषुद्रमना इति । गसाहोनां निष्णेषेतां व्याप्तिमित्तनमुत्तम् । सिवितः ॥ २१ ॥ २१ ॥ २४ ॥ २४ ॥ । भिराणगास्त्र सिनो सिन मिनो भारत : एक । अन्य वेनतेय श्रुपद्मी दिश्री गताः। रश्रान्कर्गातकनक्षाम्बद्धमार्थः सः ॥ ३८ चक्रग्रहगराम्बनकोन्तुभस्सलाः सखद्भनसालाः। मश्रीत्रकां सार्वे सम्बन्धा इरिहेतयः ॥ ३१ र्लमूल यजदूयो वासुरेवारिकान् क्रमात्। ្រត់គារេត្រទេរចិន្តហ៍ទេវឌ្ឍវគ្គានឝ ०६॥ :किम्राज्याम विधितः क्षियं विभिन्निः॥ ६० नियाय मलाग्रं तत्र पञ्चगळान पूर्येत् । 39 ॥ तिम्रा तिष्ठमानाऽनुषद्दा नवमी स्मृता ॥ २६ विसलीत्कर्षेणी चाना किया शोगीत गुत्तशः। २९॥ कृष्टेनमर्रामः भोत्रीषः गन्धोद्योत् ॥ २८ हाला चिशुणिताहीनामेलं मण्डलमुन्जनम् । ७९ ॥ मामक्षेम इरिष्णकार । होड़ । एथा समित । १० । क्रम भुग्वाउर्तिरामः संगितिइवित्स मन्स् । नुयति पुषाञ्जलिमपि निजरेहे पञ्चगोऽथवा नियाः ॥ २६ सहाद्याखरान्ते प्रपुच्य विधिवत् किरोटमन्तेष । पीठाहिनं निजाद्रै प्रपृत्य गत्याहिमिः सुग्रुद्धमनाः ॥ २५ । क्रवीम्हम नंत्रमीत्ताक्ष्य विद्यास्त्रीमहोत्रम् इद्नः प्रणवाहिः स्थात् निरोटाहिमनुस्वयम् ॥ २४ र्गिप्रमुक्ता करायित सहसारिखतेजस ।

1 हिलोधम् । पद्वावरणमिलङ्गः विनेत्यवगन्तव्यम् ॥ २८—४९ ॥

दृन्द्रादयस्ति हिश्च पूज्याः पूर्वादिभिः क्रमात्। दिति विश्वोविधानन्तु पञ्चावरणमुच्यते ॥ ३५ एवमभ्यित्ति विश्वावुपचारेस्तु पूर्ववत् । श्वानमाधाय कुग्छे तु ब्रह्मयागसमीरितैः ॥ ३६ जुह्यादष्टभिर्द्रव्यैर्भनुनाऽष्टाचरेण तु । पृथगष्टशताहत्त्या हुत्वा दत्त्वा वित्तं ततः ॥ ३० श्वभिषच्य गुरुः शिष्यं प्रवदेत् पूर्ववनमनुम् । द्वाविंशक्षचमानेन स तु मन्तं जपेत्ततः । वर्षमंद्राकं वापि श्वदाचारो नितिन्द्रियः ॥ ३८

तदर्धसंख्यकं वापि शुद्धाचारो जितेन्द्रियः ॥ ३८ पद्मासनः प्राग्वदनोऽप्रलापी तन्मानसस्तर्जनवर्जिताभिः ।

श्रवस्ता वाङ्गुलिभिर्जपत्तं नातिद्वतं नातिविलम्बितञ्च ॥ ३६ प्रागीरितैरय जुहोतु दशांशकं वा द्रव्यैः शुभैः सरसिजैर्भधुराम्नतैर्वा । रतांशुकप्रवरकाञ्चनगोमहीभिर्धान्यैर्यथाविभवतः प्रयजेद्गुहंश्च ॥ ४०

विप्रान् प्रतर्धं विभवेरय मन्त्रजापी संज्ञासयेज्जपविधिच्च ततः क्रमेण । नित्यार्चना च विहिता विधिनाऽमुनैव प्रोक्तक्रमेण विद्धात्वय चात्मपूजाम् ॥ ४१

द्रित जपहुतार्चनाद्यैमेन्त्री योऽष्टाचरं समभ्यस्येत्।
स त्वैहिकीञ्च सिद्धं संप्राप्याऽन्ते प्रयाति परमं पदम्॥ ४२
चक्रानि पूर्वं त्वय सूर्तिशक्तीः संक्षेशवादीं च पुरन्दरादीन्।
समर्चयेद्यस्तु विधानमेतन्नरोऽचिरात् काङ्कितमेति कामम्॥ ४३
यष्ट्रव्याः स्युर्वासुदेवादिरादी चक्राद्याः क्षेत्वादिकाः क्षेशवाद्याः।
दन्द्राद्याञ्चेत्वेवमेव प्रदिष्टं पुष्ट्यायुःश्रीकीर्त्ति सिद्धे विधानम्॥ ४४
सवासुदेवादिकमर्चियत्वा भूयो ध्वजादीं च पुरन्दरादीन्।
क्रमेण विद्वान् विधिनाऽर्चयीतित्ययं क्रमञ्च विद्याभिपृच्यः॥ ४५

श्रवीनायमिन्त्रीति। ऐहिनसिडी तद्योग्यवीजयोगादिनमुत्तम् ॥ ४२ ॥ ॥ ४३ ॥ ४३ ॥

:BSP : RFI

७४ ॥ ।इम नी।इम्रीमीधानममतक्रवाव गण्नधीम् म्यास्त्रव । नीइभीड्र नीानाधनीतीक्षकथारहारहाउहा ३४ ॥ रिक्रीमोर्कलवाता सक्तववासिद्वित्। १६ इस्सिविधिचतुष्क पूर्वासित्रसेनमाप ययास्त्रा

[सर्द्धिक्त्याद्विक्त्याव-

नास्तीरपद्मसन्दर्धनः ज्ञमण ।

नीयोत्पर्वाब्ब्धह्रागस्मानहृपाः

ग्रह्मारिगहाजन्तरे लच्यमन्त्रत् समानद्भमं सात् ॥ ४६ न रिहर्गहाज्ञह्याः सर्वास् ननारमाऽपाँगोम्। २४ ॥ :।।।। अन्यत्य नायाः ॥ ४८

निविधिहरनी हिया स्वयन्त्र परिवारतां प्रथाति तहा ॥ ५.० । :19एविड्रित रंतगारगीम ज्लीहर छिटिंडिंगेरीपुर 1छ

यजीदधाने च समितुलोमाणाविकातनसर्थ प्रवस्थे ॥ ५२ । :क्रिएतिषु मीर्गितृषुष्योण्य क्रियतिश्वरिकासिक्यी अस भ्यात विधानाहित पुनरेषां प्रथमविधानमुद्देशम् ॥ ५१ द्यमेवार्रित्यिका ध्रवजे ध्रवजात् पुरा समुद्दिरात्।

। फ्रह्नीकि झाधभीप्रिडि ह भोर्गिस्प्रिडीध -शिक्रिली क्रिक्रिली क्रिक्रिली क्रिक्रिक्ति

असेय विद्यानिसङ्गावस्यान उत्तः ॥ ४५ ॥ ४६ ॥

भेट्भिनानोसावर्णमेट्भिनानोसये:॥ ४७॥

षम्ब्रहरागवणोः सर्वित्रानेष्वविष्यास्यास्या सूतिरिति त्रेया ॥ ४८ ॥

नारायणाय दलार्यो सन्ता चातयाः। सवेत चाङ्गानन्तरं सृत्योद्यितद्यं स्तिपूजा ततो वाषुद्वादिकमिति। नकारादिविधानेषु श्री न श्री नमी रिभिष्टि प्रवाविधानमुद्दिश्म । यत तु मुखेल्मारिभिरद्रपूजा तर्नन्तरमचर-नुष्यवपर असात् प्रयविधानारिखाः। श्रह्मवासुद्वाखासार्वेन्द्रवन्ना-र्यमेवाचरम्त्योहतिः प्रपवजे विधानेतिभका भवति। महिर्गाहाबाइसाः सर्वे द्वि । दिवयोध्नेहसमारभ्य प्राद्विखनेत्राधः ।

इंडबर्स ॥ ८८ ॥ ५० ॥ ५६ ॥ ५५ ॥

## FR6551BBPRIE

। मुन्प ए इत्थिभीशानधीही णमिलतार नहार्वरावरावनाचनप्रेक्स प्रागुक्ति विधानेव्यानच्या नोक्तमत यत्रहोप ॥ ६० । मृक्तियम प्रधिष्टाइत मीममश्रविद्या भीममप्तम काल्काः साननात्मा धुनरस्तातमा च षष्ठमहिषादीः ॥ ५६ । ष्टाणिकुमार्ग्रहोन्हिन्द्रमाञ्च । अरम् बन्धे क्षेत्रविष्याहिस्यां सात् पश्चमञ्च मत्सायोः ॥ ५८ । मीमएिहिझीमीक्तीए मीरमीहीकू फंरवामछप :कृष्ट द्रपालकुलिकाखी हतौयमन्तर्त समं विधानेऽन्छ ॥ ५० श्वेषो वासुचितवन्त्रमक्रीरक्षपद्धनमहापद्माः। सुस्यः खद्रग्र्यो च हतीया पाचरोद्भवे ॥ ५६ । :।क्रीप्रक्रियाड्री च सगर्वाहत्याईकाः। माये च हतीयाइतिरत्यद्शेषं पुरेव निहिष्टम् ॥ ५५ त्री रतिः सपुषिमौड्रमिष्ठो महादिशेगार् । रावणेंजे तु सूतीः श्रीभूमायामनोन्मथनीश्च धजेत ॥ ५८ नाकारजाइतोऽन्ते प्रपुजयेन्स्तियक्तिवोक्तेयान् । सम्पूजयिदमलयोः पुनरङ्गतोऽन्ते ॥ ५३ भेलाहिनच्च सग्रतमतुपूर्वनच

इति श्रीप्रपञ्चसार् विशः परतः ।

प्राधीत वाञ्कितमथलत एव कामम् ॥ ६१ भक्षा मुक्रेन्स्नुवापरतो नरायाः

र्यवासमस स्वितः ॥ ४३ ॥ ४४ ॥ ४५ ॥ ४६ ॥ ५०॥ ५८ ॥ ४८ ॥ मिनासरामरामन्त्रहार क्षेत्रवादस्य । हिन्द्रस्य । हिन्द्रस्य । हिन्द्रस्य । हिन्द्रस्य ।

-क्षित्र वृद्धान्त्र मिल्याहिन्नमे विधाने वृद्धाने वृद्धाने नाबन्धामिति।

क्रिक्टीराम्ह्रणए तिस्धानाड्राणद्वपाद्वान्द्रा मिखयं: ॥ ६० ॥ ६१ ॥

। : इस : होष्ट्रा

